Gordel van Smaragd

Een tijd om nooit te vergeten

Een onderzoek naar de vorming van een collectief
geheugen binnen de Indische gemeenschap aan de hand
van de dramaturgische kenmerken van de film

GORDEL VAN SMARAGD

Afstudeerscriptie van Daphna Foulds
Universiteit van Utrecht

Theater-, Film- en Televisiewetenschap
Specialisatie: Film- en Televisiewetenschap
Begeleider: Prof. Dr. Sonja de Leeuw
December 2005



Voorwoord

Eindelijk. Na ruim zes jaar als studente Film- en Televisiewetenschappen in Utrecht kan vanaf dit
moment de OV-jaarkaart door midden worden geknipt en de studiefinanciering worden verruild voor
een salaris. Al met al heeft het afronden van de studie behoorlijke tijd geduurd, maar de afgelopen
jaren heb ik met veel plezier de verschillende vakken in Utrecht gevolgd. Deze scriptie is voor mij

zowel de afsluiting als het paradepaardje van mijn opleiding.

Niet alleen Utrecht is het toneel geweest van mijn studievakken en het bijbehorende zwoegen. Ook
aan de University of Madison in Wisconsin heb ik een semester door mogen brengen. Het is een
uniek deel gaan uitmaken van mijn leven, en met daarnaast nog een minor Journalistiek aan de
Hogeschool van Utrecht mag ik zeggen dat ik naar mijn idee zoveel als mogelijk is uit mijn

studententijd heb gehaald.

Mijn dank gaat uit naar verschillende mensen. Allereerst naar mijn ouders, die mij altijd de
gelegenheid hebben gegeven om een studie te volgen van mijn eigen keuze en achter mijn
beslissingen hebben gestaan. Daarnaast natuurlijk naar Michael, wiens analyses van de hoofdstukken

hebben geholpen bij het schrijven van deze uiteindelijke versie.

Tenslotte gaat mijn dank uit naar Sonja de Leeuw, die door haar gerichte vragen en opbouwende
kritieken mij steeds opnieuw heeft kunnen motiveren en ervoor heeft gezorgd dat mijn scriptie zijn

uiteindelijke vorm heeft gekregen.



Inhoudsopgave

Voorwoord
Inhoudsopgave
Inleiding

Hoofdstuk 1: Het collectief geheugen
1.1 Maurice Halbwachs: het Collectief Geheugen
.1.1  Altijd collectief
.1.2 Individueel geheugen?

.1.3  Geleend geheugen

1

1

1

1.1.4 Beleefde geschiedenis

1.1.5 Reconstructie, vervollediging en vernieuwing van de herinneringen
1.1.6 Collectief geheugen en de geschiedenis

1

.1.7 Collectief geheugen als basis voor het individu

1.2 Alison Landsberg: Prosthetic Memory
1.2.1 Wat is Prosthetic Memory
1.2.2  Andere tijden
1.2.3 Film en technologie

1.2.4 Massacultuur en Lieux de Mémoire
1.3 Andrew Hoskins: New Memory
1.4 Conclusie

Hoofdstuk 2: Historische representatie
2.1 Representatie

2.1.1  Constructivisme

2.2 Historische representatie
2.2.1 De basis: Rosenstone en White
2.2.2 Debat

2.2.3 Hoe dan wel?

2.3 Historische representatie en collectief geheugen

2.3.1 De plaats van mythe

11
13
14

15
15
16
18
19

20

21

25
25
26

28
29
30
33

35
35



2.4

2.3.2 Collectief
2.3.3 Herinnering of geschiedenis?

2.3.4 Popular history en usable past

Conclusie

Hoofdstuk 3: Historisch drama

3.1

3.2

3.3

3.4

3.5

De historische film
3.1.1 De kenmerken van de historische film

3.1.2 Inventions

Nostalgie

3.2.1 Small pleasures

Toen en nu

3.3.1 History from below
3.3.2 Thuisloosheid

3.3.3 Drama in Nederland
3.3.4 Nu

Een nieuw verleden

Conclusie

Hoofdstuk 4: Gordel van Smaragd - de analyse

4.1

4.2

4.3

4.4

Samenvatting van de film

Historische film

Inhoud

4.3.1 Geschiedenis als proces
4.3.2 Documentaire

4.3.3 Personages

4.3.4 Identiteit

Vorm

4.4.1 Feit en fictie

4.4.2 Inventions en details
4.4.3  Mise-en-scene

4.4.4 History from below

36
37
38

40

43
43
43
45

47
47

50
50
52
54
56

58

59

63
63

66

67
67
69
70
72

74
74
75
76
79



4.4.5 Het individu of de geschiedenis

4.5 Conclusie

4.6 Voice-over in de film GORDEL VAN SMARAGD

Hoofdstuk 5: Reacties op de film

5.1 Voorafgaand aan de film

5.2 Elementen uit de film
5.2.1 De ‘werkelijkheid’

5.2.2 Documentairebeelden

5.2.3 Ems
5.2.4 Indische bevolking
5.2.5 Mythe

5.3 Conclusie

Hoofdstuk 6: Conclusies

6.1 Probleemstelling

6.2 Hoofdstukken

6.3 Bevindingen

6.3.1 Bijdrage aan het collectief geheugen

6.3.2 Dramaturgische kenmerken

6.4 Vanaf hier

Literatuurlijst

81

81

88

95
95

97
98
99
101
104
106

108

111
11

112

117

118

119

122

123



Inleiding

De afgelopen paar jaren ben ik tijdens mijn studie een aantal keer tegen de begrippen collectief
geheugen en historische representatie opgelopen. Collectief geheugen: het individu dat zijn wezen
haalt uit de verzameling collectieve herinneringen die hij in de loop der jaren heeft opgedaan. Zo is
het mogelijk dat je dingen ‘kent’ die je nooit hebt gezien en je dingen ‘herinnert’ waar je nooit bij
bent geweest. Juist dit fascineert me. Door middel van het horen en zien van verhalen van vroeger
kom je tot deze ‘geleende’ herinneringen. Herinneringen die je omarmt als je eigen, terwijl je de
situatie slechts kent uit woord en beeld van anderen. In deze scriptie gaat het niet om mondelinge
verhalen, maar juist om een visueel verhaal: een historisch drama. De historische representatie is
de afgelopen jaren bij uitstek een manier geworden om kennis op te doen over het verleden. Film is
een manier van verhalen vertellen. Een ‘beeld zegt meer dan duizend woorden’ is een veel
gehoorde uitdrukking. Een combinatie van deze twee onderwerpen is voor mij dan ook de meest

voor de hand liggende keuze om mijn afstudeerscriptie op te baseren.

Probleemstelling

In deze scriptie wil ik in algemene zin onderzoeken welke mogelijkheden historisch drama heeft om
een bijdrage te kunnen leveren aan de vorming van het collectief geheugen.

Meer specifiek wil ik in deze scriptie onderzoeken op welke manier het collectief geheugen van de
(tweede generatie in de) Indische gemeenschap wordt aangesproken door de dramaturgische

kenmerken uit de film GORDEL VAN SMARAGD.

Het onderzoek zal er in algemene zin op gericht zijn om de mogelijkheden van historisch
(film)drama te onderzoeken en toe te passen op het collectief geheugen in zijn algemeen. Hierbij
zullen vragen aan de orde komen als: wat is historische representatie? Wat is het collectief
geheugen? Welke kenmerken zijn verbonden aan het historisch drama?

Met de uitkomsten van het literatuuronderzoek is de volgende stap het analyseren van de
film GORDEL VAN SMARAGD. Deze film is een chronologisch verteld verhaal dat zich afspeelt in
Nederlands-Indié in de jaren 1939 tot 1949. leder deel van de film wordt vooraf gegaan door
documentaire beelden, die de sfeer en situatie schetsen voor het verhaal dat zich ontvouwt. Juist
het gebruik van deze documentaire beelden zou de oorzaak zijn van de heftige reacties vanuit de
Indische gemeenschap. Meer specifiek zal ik in dit deel van de scriptie dus op dramaturgisch niveau
kijken naar zaken als narratief perspectief en de manier waarop de geschiedenis wordt verteld.
Daarnaast onderzoek ik hier ook de professionele receptie en de Indische receptie van de film. Dit
deel van het onderzoek is noodzakelijk om tot een afronding te kunnen komen over de ontvangst
van de film. Véor het zien van de film bestond er immers een collectief geheugen binnen de
Indische gemeenschap met betrekking tot de periode 1939 tot 1949. Door deze film wordt dit
publiek geconfronteerd met een nieuw verhaal. Schijnbaar wordt hier zo’n ander verhaal verteld,

dat het collectief geheugen wordt aangetast.



Werkwijze

Deze scriptie is opgedeeld in zes hoofdstukken. In ieder hoofdstuk komt een bepaald begrip op
aandachtspunt aan de orde. De eerste drie hoofdstukken zijn bedoeld als theoretisch kader voor de
analyse en interpretatie van de film. In het eerste hoofdstuk is dit het begrip collectief geheugen.
In onderzoek wat dit precies inhoudt en welke plaats het individueel geheugen inneemt binnen het
collectief. Ook de plek van de media zal aan de orde komen in dit hoofdstuk

Het tweede hoofdstuk behandelt de historische representatie. Ik behandel het begrip
representatie, om daarna de link te kunnen leggen naar historische representatie. Hierin zet ik het
debat centraal dat de afgelopen decennia is gevoerd.

In het derde hoofdstuk staat het historisch drama centraal. Wat is nu historisch drama en
aan welke kenmerken moet het voldoen? Hierbij is vooral de manier van vertellen van belang voor
de theorie.

Het vierde en vijfde hoofdstuk beslaan de analyse van de film Gordel van Smaragd en de
recensies op de film. De analyse zal ik verdelen in twee delen: de vorm en de inhoud. Aan de hand
van deze indeling kan ik de verschillende dramaturgische kenmerken aan de orde laten komen. Het
vijfde hoofdstuk, de receptie, dient als antwoord op de kaders die geschetst zijn in de eerste drie

hoofdstukken en de analyse van het vierde hoofdstuk.

Wetenschappelijk en maatschappelijk belang

Het onderzoek valt binnen twee wetenschappelijke kaders waar de afgelopen periode in een
(hernieuwde) interesse in is geweest.

In eerste instantie gaat het hier om het collectief geheugen, oorspronkelijke op de kaart gezet door
de ideeén van Halbwachs zo’n 80 jaar geleden, en vandaag de dag nog steeds erg in de
belangstelling. Een belangstelling die de grondvesten van Halbwachs gebruikt om in dit tijdperk van
massa media een antwoord te vinden op de vraag of de media de geschiedenis als een collectieve
herinnering kunnen herscheppen (Landsberg en Hoskins).

In de tweede plaats is er het debat over historische representatie, waarin vooral de nhaam van
Rosenstone en in het verlengde hiervan White, die er prominent bovenuit steken. ‘De’ geschiedenis
staat in het post-moderne tijdperk ter discussie; is er wel zoiets als een objectieve historie? Zowel
de geschreven als de gefilmde geschiedenis wordt niet meer als ‘waar’ beschouwd. Deze

veronderstelling zorgt voor vele discussies en even zoveel vragen.



Hoofdstuk 1

Het collectief geheugen

In dit hoofdstuk onderzoek ik wat het collectief geheugen precies inhoudt. In de eerste plaats doe ik
dit aan de hand van de theorieén van Maurice Halbwachs. Door stil te staan bij verschillende
aspecten van zijn ‘collectief geheugen’ wordt een duidelijk beeld geschetst van de theorie die de
basis vormt voor dit hoofdstuk. Vervolgens komt de prosthetic memory, de theorie van Alison
Landsberg aan bod. Dit is een meer recente theorie die voorborduurt op het frame dat door
Halbwachs is neergelegd. Zij staat vooral stil bij het geleend geheugen. Hoskins tenslotte, bekijkt
het ‘herinneren’ in het licht van het ontwikkelde medialandschap.

In dit hoofdstuk zal ik uiteenzetten wat het collectief geheugen en het geleend geheugen
inhouden en welke plaats het individueel geheugen hierin inneemt. Belangrijk ook is de relatie die

de geschiedenis heeft met het geheugen en de veranderingen die hierin hebben plaatsgevonden.

1.1 Maurice Halbwachs: Collectief geheugen

Voor de verduidelijking van het collectief geheugen maak ik gebruik van het boek van Maurice
Halbwachs, Het Collectief Geheugen'. Zelfs wanneer je in ogenschouw neemt dat hij het boek nooit
af heeft gekregen, kun je toch zeggen dat het boek een belangrijke bouwsteen is geweest voor
andere theoretici. Helaas heeft Halbwachs daar zelf nooit weet van gehad, hij stierf in 1945 in het
kamp Buchenwald. De aantekeningen die later zijn teruggevonden zijn gebundeld en vormen het
boek zoals we het nu kennen. Het ‘geheugen’ en de ‘tijd’ vormen de belangrijke onderwerpen van
de vier hoofdstukken die hij schreef. In het eerste deel van dit hoofdstuk komen de belangrijkste

elementen uit het boek aan bod.

1.1.1 Altijd collectief

“Het geheugen is altijd collectief en niet alleen als de andere getuigen ook fysiek andere personen
zijn. We dragen immers steeds verschillende personen in ons mee.”? Een krachtig statement om een
boek mee te beginnen en je eigen standpunt direct duidelijk te maken. Halbwachs legt zijn
standpunt op de volgende manier uit: “Als ik Londen bezoek, is het alsof verschillende gidsen me
vergezellen.(...) Wie alleen door een stad wandelt, wordt vergezeld door wat men over die stad
heeft gelezen en gehoord. Wat men van de wandeling onthoudt zal daarom ook nooit een strikt

persoonlijke herinnering zijn.”® Halbwachs geeft dus aan dat hij in Londen in het - geestelijke -

! Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, Leuven en Amersfoort, Acco, 1991 (eerste druk 1950)
? Ibidem, p.7
? Ibidem.



gezelschap is geweest van verschillende mensen, met wie hij nu de herinnering aan de stad deelt.
Juist omdat hij nu hun herinneringen deelt en hun standpunt heeft ingenomen, heeft hij
denkpatronen gevolgd die hij anders niet had gehad. Hierdoor maakt hij nu deel uit van hun groep.

Halbwachs zegt hiermee dat het dus niet nodig is om gebruik te maken van fysieke getuigen
om een herinnering op te roepen. Volgens Halbwachs is de aanwezigheid van alleen fysieke getuigen
niet genoeg om een herinnering op te roepen. Het is zelfs niet genoeg om zelf ook aanwezig te zijn
geweest bij een gebeurtenis om deze later nog te kunnen herinneren: “De verhalen die ons over het
verleden worden verteld, kunnen natuurlijk deel gaan uitmaken van onze herinneringen, ja zelfs
onze oorspronkelijke souvenirs verdringen. Dat laatste zal echter slechts plaatsvinden als in ons
eigen geheugen toch iets van het oorspronkelijke gebeuren is blijven hangen.”* Het kan dus zijn dat
een persoon ons een verslag doet van een gebeurtenis waar we zelf bij aanwezig zijn geweest. Dit
verhaal kan dan pas onderdeel gaan uitmaken van onze herinnering wanneer de gebeurtenis
‘sporen’ heeft achtergelaten in ons geheugen.

Wat zijn nu precies die ‘sporen’? Wat Halbwachs hiermee bedoelt is niet dat we zelf zozeer
een herinnering hebben bewaard aan een bepaalde gebeurtenis, maar dat we ons nog voldoende
verbonden voelen met de groep waarbinnen de herinnering heeft plaatsgevonden. “De band met de
groep moet zo hecht zijn dat wij ons persoonlijk verleden met dat van de groep verwarren.”’ Dit
verklaart volgens de schrijver ook direct waarom men bepaalde gebeurtenissen nu vergeten is,
terwijl het op het moment dat het zich voordeed erg belangrijk was. De reden hiervoor is dat men
niet meer bij de groep hoort waarmee die specifieke gebeurtenis is gedeeld. Deze redenering
verklaart ook waarom sommigen zich dezelfde gebeurtenis langer herinneren dan anderen: de groep
waarin men zich nu bevindt is anders dan tijdens de gebeurtenis. Wanneer de verbintenis met de
groep verdwijnt, zal ook langzaam de specificiteit van de herinnering vervagen: de samenhang komt
te vervallen. Ook de groep zullen we alleen nog maar in algemene termen weten te benoemen,

omdat de groep niet belangrijk genoeg meer voor ons is.

1.1.2 Individueel geheugen?

Halbwachs zegt dat het individuele geheugen niet zonder het collectieve geheugen kan bestaan.
“De geheugens moeten voortdurend op elkaar worden afgestemd en er moeten voldoende punten
van overeenkomst zijn om de herinneringen die door anderen worden aangebracht, op een
gemeenschappelijke basis te kunnen reconstrueren.”® Hieruit blijkt dus dat het niet voldoende is om
alleen een gedetailleerde beschrijving te krijgen van een evenement. De (individuele) herinnering
wordt pas gevormd en gereconstrueerd wanneer men kan steunen op gemeenschappelijke gegevens
en opvattingen.” Er is pas sprake van een individuele herinnering als men die gedachten heeft

kunnen plaatsen binnen een context van gemeenschappelijke gegevens: een groep.

* Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p8
> Ibidem.

% Ibidem, p.10

7 Ibidem.



Zelfs de meest persoonlijke gevoelens en gedachten ontspringen volgens Halbwachs aan de
bepaalde sociale milieus en omstandigheden waarin men zich bevindt. Dit wordt geillustreerd met
verschillende voorbeelden. Eén van de voorbeelden behandelt een kind dat een schorpioen oppakt.
De omgeving (de volwassenen binnen het gezin) reageren verschrikt. De herinnering van het kind
aan deze gebeurtenis zal dan ook voor altijd verbonden zijn aan het zien van de emoties die de
volwassenen toonden. De herinnering wordt dus gekleurd door anderen binnen het sociale milieu.
“We ontsnappen nooit aan collectieve denkstromingen, maar we kunnen ons wel op de kruising van
verschillende denkstromingen bevinden.”® Dit is hier het geval met de kinderlijke en de volwassen
wereld. De reden dat we ons weinig van onze kindertijd kunnen herinneren is dan ook dat het
“moeilijk [is] herinneringen te vinden die ons terugvoeren naar een tijd toen onze waarnemingen
volledig werden bepaald door de aard van de waargenomen objecten en nog niet waren getekend
door de voorstellingen en ideeén die ons verbonden met de mensen rond ons.” Juist de reden dat
we ons niets herinneren van de kindertijd is het feit dat je als kind nog geen eigen identiteit hebt
kunnen vormen; we zijn nog geen sociaal wezen.’

Wanneer we volwassen zijn, hebben we het idee gekregen dat we ons hebben losgemaakt
van de denkbeelden en meningen van anderen: we zijn immers volwassen en hebben een eigen stel
hersenen. Op het gebied van de herinnering is echter juist het tegenovergestelde aan de hand.
Hoewel we onszelf maar al te graag zien als de bron van ideeén, bedenkingen, emoties en passies,
worden die feitelijk geinspireerd door de groepen waar we ons in bevinden. Er is dan zo’n harmonie
met de groep dat het bijna onmogelijk is om de individuele herinnering te destilleren uit de massa
van de groep. Naast de hechtheid van een sociale groep, kan ook het tegenovergestelde een reden
zijn voor de onherleidbaarheid van een individuele herinnering. Juist het mengen en switchen
tussen verschillende sociale groepen kan ervoor zorgen dat het lijkt alsof de indruk die is opgedaan
hoogstpersoonlijk is. Een herinnering kan dus deel uitmaken van verschillende sociale kaders, “maar
omdat men slechts oog heeft voor het punt waar die kaders elkaar snijden, verliest men hun
bestaan uit het oog.”'® Precies op die snijpunten bevinden zich vaak de herinneringen die we ons
het meest intens en duidelijk voor de geest kunnen halen: “We kunnen een voorwerp ook scherper
waarnemen als het van verschillende kanten wordt belicht.”"" Volgens Halbwachs is het met dit
soort herinneringen zo dat men wil toegeven dat de kruising van de verschillende sociale milieus
aanleiding is geweest voor de gebeurtenis, maar dat men de herinnering blijft zien als iets eigens en
iets persoonlijks. "

Halbwachs geeft een tweedeling in soorten van herinnering: simpelweg herinneringen die
we ons gemakkelijk kunnen herinneren en die we ons moeilijk kunnen herinneren. Dingen die we
ons gemakkelijk kunnen herinneren vallen binnen het publieke domein. De herinnering is voor
iedereen gemakkelijk toegankelijk. Het is vaak eenvoudig deze gebeurtenissen te herinneren omdat

ze op iedereen een grote indruk hebben gemaakt en dus ook door de massa herinnerd zullen

¥ Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p.12
? Ibidem, p.11

' Ibidem, p.12 &13

" Ibidem, p.12

"2 Ibidem, p.14



worden. De herinneringen die we ons het moeilijkst kunnen herinneren worden geclassificeerd als
hoogstpersoonlijke herinneringen, omdat alleen wij getuige waren van die bepaalde gebeurtenis.
Deze complexe herinneringen zijn moeilijker bereikbaar omdat “de combinatie van groepen
waarmee ze verbonden zijn, niet even gemakkelijk weer toegankelijk is.” De complexiteit van de
omstandigheden en groepscombinatie is hier dus hoog."

Concluderend zegt Halbwachs dat het collectief geheugen zijn kracht en duurzaamheid
ontleent aan de collectiviteit. Hoewel het altijd een individu is dat de herinnering bij zich draagt,
doet hij dat altijd als lid van één of meerdere groepen. Halbwachs stelt vervolgens dat “ieder
individueel geheugen een bepaalde kijk is op het collectief geheugen.” Het individueel geheugen
wordt hiermee eigenlijk geclassificeerd als niets meer dan een individuele invalshoek binnen het
netwerk van de verschillende sociale kaders. Het individuele geheugen kan hiermee dus niet zonder
het collectief geheugen en is dus altijd afhankelijk van de groepsinvlioeden.™ Dit houdt in dat een
individueel geheugen altijd een gedeelte deelt met anderen, omdat het van die anderen afhankelijk

is voor de vorming van dit geheugen.

1.1.3 Geleend geheugen

Halbwachs gaat in zijn volgende hoofdstuk nog een stap verder door te stellen dat men zich zelfs
dingen kan herinneren die men niet eens heeft meegemaakt. “Tijdens mijn leven is de nationale
groep waarvan ik deel uitmaak, het toneel geweest van een reeks gebeurtenissen waarvan ik zeg
dat ik ze me herinner, maar waarvan ik geen getuige ben geweest. Ik heb over die gebeurtenissen
gelezen.”" Halbwachs refereert hieraan als het geleend geheugen. De gebeurtenissen zijn hem niet
vreemd omdat hij deel uitmaakt van de groep, maar ze kunnen alleen worden gereconstrueerd op
basis van verhalen van anderen. “Omdat ik deel uitmaak van die nationale groep zijn die
gebeurtenissen, zelfs deze die zich voor mijn geboorte hebben voorgedaan, mij niet vreemd.”® Dit
is een belangrijke opmerking in het kader van mijn onderzoek. Het is bij GORDEL VAN SMARAGD juist de
tweede generatie die de kritische noot levert over een periode waar zijn niet bij zijn geweest. Juist
de groep met het geleende geheugen: zij waren er immers niet bij tijdens de oorlogsjaren.
Halbwachs onderscheidt hiermee twee soorten geheugens. In de eerste plaats het
persoonlijke (ofwel autobiografische) geheugen en in de tweede plaats het sociale (of historische)
geheugen. Het persoonlijke geheugen bevat herinneringen aan evenementen die we zelf hebben
meegemaakt. Het sociale geheugen omvat verhalen en anekdotes waar we over hebben gelezen of
gehoord.'” Halbwachs vergelijkt het sociale, historische geheugen met een geheugensteuntje. Men
kan een extern kader vormen waarbinnen individuele geheugens hun herinneringen kunnen
plaatsen. Externe gebeurtenissen vormen een kader voor bijvoorbeeld de belevenissen van
kinderen. Voordat een kind en sociaal bewust wezen is, kan hij de invloeden van buitenaf niet

plaatsten. Tijdens die periode ondergaat hij echter wel de invloed van zijn ouders, die op hun beurt

1> Halbwachs, Maurice Het Collectief Geheugen, p.14
' Ibidem, p.15

" Ibidem, p.17

' Ibidem.

7 Ibidem.

10



wel door het publieke leven worden beinvloed. Een kind kan zelf dus niet zomaar de historische
betekenis begrijpen; men moet het daarbij helpen door het standpunt van de groep in te nemen en

uit te leggen waarom een bepaalde gebeurtenis de aandacht en zorg krijgt. '

1.1.4 Beleefde geschiedenis

Het persoonlijk en historisch geheugen kunnen dus niet los van elkaar worden gezien. “Ons
geheugen steunt in feite niet op een aangeleerde, maar op een beleefde geschiedenis.”'” En deze
geschiedenis mogen we, volgens Halbwachs, niet zien als een chronologische reeks van feiten en
data, maar juist als “een geheel van de dingen die de ene van de andere periode onderscheidt en
waarvan de verhalen en boeken ons doorgaans slechts een zeer schematische voorstelling geven.”?
Geschiedenis wordt hier in feite ontdaan van haar abstracte, objectieve en onafhankelijke karakter.
In plaats daarvan wordt de geschiedenis gezien als “denkstromingen, stromingen en ervaringen,
waarin we ons verleden terugvinden omdat het erdoor werd doorkruist.””' Hierin komt ook het
belang van het samenleven van verschillende generaties. ‘Levende’ geschiedenis wordt doorverteld
en de herinnering zal altijd verbonden blijven aan die persoon. Het gevolg hiervan is dat de kennis
levendig blijft, ook al is de geschiedenis al generaties oud. Zonder deze kruising van de generaties
zouden we volgens Halbwachs niet van een collectief geheugen kunnen spreken.

Wanneer de geschiedenis wordt gezien als een continu veranderend geheel, zal ook het
collectief geheugen aan verandering onderhevig zijn. Ook het collectief geheugen is dus geen
statisch geheel, maar het is steeds in beweging. “Het collectief geheugen is een continue
denkstroming.”?? Ook dit is een belangrijk punt in dit onderzoek. Men draagt alleen over aan de
volgende generatie wat die nieuwe generatie belangrijk genoeg vindt om aan te nemen. Hebben de
verhalen en denkwijzen van de oudere Indische generatie een zodanig duidelijk beeld afgegeven
van Indié dat de film daar haaks opstond? Verderop in deze scriptie probeer ik hier een antwoord op

te geven.

1.1.5 Reconstructie, vervollediging en vernieuwing van de herinneringen

Zoals hierboven is beschreven krijgen persoonlijke herinneringen uit een kindertijd vaak pas later
een historisch kader, wanneer het kind volwassen genoeg is om het grotere plaatje te kunnen
begrijpen. Vanaf dat moment kan het meer gebeurtenissen plaatsen in het hedendaagse leven,
omdat het kind zich meer bewust is van de wereld om hem heen. Herinneringen uit het verleden
kunnen ook door deze nieuwe inzichten worden veranderd: “De herinnering is in grote mate een
reconstructie van het verleden op basis van gegevens die aan het heden zijn ontleend en waarvan

de waarneming op haar beurt door de vroegere reconstructies en herinneringen werd beinvloed.”?

'8 Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p.18&19
" Ibidem, p.19

% Ibidem.

! Ibidem, p.22

*? Ibidem, p.30

* Ibidem, p.24

11



Halbwachs gaat hier ook in op historische reconstructie van een gebeurtenis. Wanneer
iemand een bepaalde gebeurtenis zeker heeft meegemaakt, maar zich die niet meer kan
herinneren, zijn het vaak de sociale factoren om hem heen die de gebeurtenis reconstrueren. De
herinnering is dan puur gebaseerd op de vertellingen van anderen. Halbwachs noemt hier het
voorbeeld van een eerste schooldag, een evenement dat iedereen meemaakt, maar dat vaak tot in
detail kan worden naverteld door andere personen.?*

Een voorstelling die men van een bepaald object of persoon heeft (Halbwachs gebruikt hier
als voorbeeld het beeld dat hij gedurende zijn leven van zijn vader had) veranderd in de loop van
de tijd. Omdat er steeds andere groepen in het spel komen, nemen we hun standpunt aan met
betrekking tot het verleden. Hierdoor zullen onze herinneringen veranderen: ze zullen zich
vernieuwen en vervolledigen. Hiervoor zijn echter volgens Halbwachs wel twee voorwaarden nodig.
Ten eerste moeten de herinneringen vaag zijn, en ten tweede moeten de groepen een verband
houden met ons verleden.”

Het verduidelijken van vage herinneringen, de eerste voorwaarde, is eerder al even aan de
orde gekomen. Veel herinneringen uit de kindertijd konden op dat moment niet worden geplaatst,
omdat het kind als sociaal wezen nog niet was volgroeid. Pas nu het kind volwassen is kan de
context worden verduidelijkt en kan het ‘mysterie’ worden opgelost. Het is echter zo dat de
herinnering gekleurd wordt door de sociale groep waarin we ons nu bevinden: “We reconstrueren,
maar de reconstructie volgt de krachtlijnen die reeds zijn uitgezet door de eigen herinneringen en
door die van anderen.”?® Hierdoor worden volgens Halbwachs nieuwe elementen aan het geheugen
toegevoegd. De reconstructie is dus altijd afhankelijk van de krachtlijnen, de kaders, die door
anderen zijn uitgezet. We herinneren ons een gebeurtenis binnen de grenzen die vooraf zijn
aangegeven.

De tweede voorwaarde is de verwantschap van herinneringen tussen verschillende groepen.
Dit houdt in dat de verschillende groepen waarin men tijdens zijn leven een deel van uitmaakt,
worden aangesproken op de verschillende herinneringen. De herinneringen moeten dus “verband
houden met die groepen waarvan een bijdrage wordt verwacht.”?” Deze groepen verschillen in
grootte en in tijd. Zo kan iemand op een bepaald moment dus ‘lid’ zijn van verschillende groepen,
die elkaar gedeeltelijk kunnen overlappen. Belangrijk is dan dat er in iedere groep een origineel
collectief geheugen wordt ontwikkeld. Hierin bevinden zich de herinneringen die de groep op dat
moment belangrijk acht. Hierdoor wordt de groep levendig gehouden. Op basis van deze
verschillende collectieve geheugens kan het individu vervolgens zijn eigen herinneringen
verduidelijken en aanvullen.

Dit is ook van belang binnen het onderzoek naar de GORDEL VAN SMARAGD. De herinneringen
zullen al vaag zijn omdat het geen herinneringen zijn uit eerste hand. De tweede generatie heeft de
verhalen van vroeger gehoord van de eerste generatie, die op haar beurt al bijna een halve eeuw

geleden uit het land is vertrokken. Het verband met het verleden is er, maar doordat er al een

** Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p. 25
** Ibidem, p.26

*® Ibidem, p.27

*7 Ibidem.

12



lange tijd verstreken is, zullen de herinneringen vaag zijn. Door middel van de verhalen en foto’s
van de eerste generatie wordt de tweede generatie herinnerd aan de periode die hun familieleden
in Nederlands-Indié hebben meegemaakt. Ook nu nog, door middel van foto’s en muziek voelt men

nog steeds een duidelijke band naar dit verleden.

1.1.6 Collectief geheugen en de geschiedenis

Het collectief geheugen mag volgens Halbwachs niet met de geschiedenis worden verward.
Halbwachs stelt dat zolang een herinnering leeft, zij niet op papier hoeft te worden vastgelegd.
Herinnering gaat over in traditie, en de geschiedenis begint vaak pas wanneer de traditie ophoudt.
Geschiedenis is uiteindelijk niets meer dan de verzameling van de feiten die een belangrijke plaats
hebben bekleed in het geheugen van de mensen.? Halbwachs stelt twee belangrijke verschillen
tussen het collectief geheugen en de geschiedenis:

1. De periodisering van de geschiedenis en de tegenwoordigheid van het collectief geheugen

Kort samengevat stelt Halbwachs: ”Het collectief geheugen is een continue denkstroming, een
stroom van ideeén en denkwijzen, waarin van het verleden slechts dat wordt bewaard, wat nog
leeft in het bewustzijn van de mensen die de denkstroming dragen. Het collectief geheugen reikt
per definitie niet verder dan die groep. (...) De geschiedenis daarentegen deelt de eeuwen op in
perioden zoals een tragedie in akten is verdeeld. (...) [Men heeft] de indruk dat in de geschiedenis,
van de ene op de andere periode alles verandert: de belangen die op het spel staan, de wijzen van
denken en waarderen, de tradities en de toekomstperspectieven.”?

Halbwachs benadrukt de voorkeur voor discontinuiteit binnen de geschiedenis en de
voorliefde voor de continuiteit binnen het collectief geheugen. Halbwachs merkt direct op dat het
beeld zoals dit door de geschiedenis wordt geschetst, niet helemaal onjuist is. Van een afstand
bekeken lijkt het inderdaad zo dat de geschiedenis in specifieke kleine onderdelen is in te delen,
zoals zijn voorbeeld van de 100-jarige oorlog. Toch blijkt dat men zich na zo’n grote gebeurtenis
“op de eerste plaats inzet om de continuiteit te bewaren. Een vernieuwing kan gemakkelijker
wortel schieten als ze door de traditie wordt onderstut.”® Vaak wil men dus weer terug naar de
situatie van voor de grote gebeurtenis. Na verloop van tijd is men bijna ongemerkt naar een ander
tijdperk gegaan zonder dat het collectief geheugen een breuk heeft ervaren.®'

“In het collectief geheugen vindt men in feite geen duidelijke demarcatielijnen zoals in de
geschiedenis, enkel vage en onregelmatige limieten.”*? Omdat de samenleving continu met kleine
beetjes veranderen - oudere generaties verdwijnen langzaam om plaats te maken voor jongeren -
verandert ook langzaam het collectieve geheugen. Hiermee kunnen deze collectieve geheugens

verdwijnen, wanneer de nieuwe generatie ze niet belangrijk genoeg vindt. Maar zolang een

** Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p.29
** Ibidem, p.30

% Ibidem, p.31

*! Ibidem.

*2 Ibidem, p.32

13



herinnering bewaard blijft in een klein gedeelte van de samenleving, kan deze altijd weer worden
teruggevonden.

2. De enkelvoudigheid van de geschiedenis en de meervoudigheid van de collectieve geheugens

Het tweede grote verschil is het feit dat er maar één geschiedenis is, daar waar er wel meerdere
collectieve geheugens zijn. De houding van historici om een geschiedenis te erkennen wijst erop dat
zij zich onpartijdig en objectief opstellen. Een historicus verzamelt slechts de feiten, zonder te
letten op de meningen van een bepaalde groep. Wanneer de geschiedenis is losgeweekt van alle
losse groepen kan een externe, chronologische en ruimtelijke ordening van feiten worden gevormd
en overgehouden. De geschiedenis richt zich dus op breuken en wordt van buitenaf bekeken over
een langere periode. Het collectief geheugen richt zich op continuiteit, en bevat de groep van

binnenuit gezien over een periode die gewoonlijk niet langer duurt dan een mensenleven.**

1.1.7 Collectief geheugen als basis voor het individu

Halbwachs stelt dat een individu bestaat uit verschillende stromingen, gedachtegangen uit een
groep. “[Men kan] verschillende individuele gedachten en herinneringen in gemeenschappelijke
tijden (...) plaatsen. Het individuele bewustzijn is slechts de passage van de collectieve stromen, de

ontmoetingsplaats van de collectieve tijden.”®

Halbwachs maakt vervolgens een duidelijk
onderscheid tussen drie zaken: een stroom van indrukken, denkstromingen en het eigenlijke
geheugen. De eerste is verbonden met het lichaam, biedt geen perspectief naar het verleden. De
laatste twee zijn ontsprongen aan het denken van de groepen waarmee we verbonden zijn.
Eigenlijk is het individuele denken niet meer dan een reeks gezichtspunten (de invalshoeken
die eerder werden genoemd) op het collectief denken. Zo kan het dus dat een individu terug kan
keren naar het verleden en daar diep in kan doordringen. Dit hangt af van de perspectieven die
ieder van de collectieve bewustzijnsinhouden biedt. “In elk van die collectieve
bewustzijnsinhoudens moet een zeker beeld van de voorbije tijd zijn gestold.” Halbwachs toetst
deze aanname direct: “Hoe zou een samenleving kunnen bestaan, voorbestaan en bewust worden
van zichzelf, als zij niet in een oogopslag een reeks huidige en voorbije gebeurtenissen zou kunnen
overschouwen. Zij moet in staat zijn terug te keren in de tijd; moet, als het ware, in haar eigen
voetsporen kunnen lopen.”%
Deze toets van Halbwachs is belangrijk voor de film GORDEL VAN SMARAGD, omdat hieruit blijkt dat de
film en de periode waarop de film reflecteert, een onderdeel kunnen vormen van verschillende
collectieve geheugens en op deze manier op verschillende wijze door twee generaties kan worden

bekeken en op een andere manier kan worden beoordeeld.

%3 Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, p. 54
** Ibidem.

% Ibidem, p.55

*® Ibidem.

37 Ibidem.

14



1.2 Alison Landsberg: Prosthetic memory

In de film THE ROAD TO YESTERDAY van Cecil B. DeMille (1925) wordt één van de hoofdpersonen na een
treinongeluk over de Atlantische Oceaan teruggeblazen langs de ‘road to yesterday’. Protagonist
Bess Walsington Tyrell komt terecht in het Europa van een aantal eeuwen geleden. Door de
technische mogelijkheden van de trein krijgt Bess toegang tot gebeurtenissen die zij nooit heeft
meegemaakt, maar wiens herinneringen in het heden bij haar zullen blijven. Deze film, nu zo’n 80
jaar oud, brengt hiermee een aantal vraagstukken aan het licht waar Alison Landsberg in haar boek
Prosthetic Memory® op in gaat. Wat is prosthetic memory? Wat gebeurt er in het heden met ons
wanneer we toegang hebben tot ‘herinneringen’ uit een periode die we niet hebben meegemaakt?
Wat is de rol van de technologie en massacommunicatie? Deze vragen zullen in de komende
paragrafen aan de orde komen. Landsberg trekt het principe van een geleend geheugen van

Halbwachs door naar de hedendaagse samenleving.

1.2.1 Wat is Prosthetic Memory?

In haar boek stelt Landsberg dat de moderne tijd, met al haar technologische vooruitgang en massa
communicatie een nieuwe vorm van publiek, cultureel geheugen mogelijk en noodzakelijk maakt.
Ze stelt: “This new form of memory, which | call prosthetic memory, emerges at the interface
between a person and a historical narrative about the past, at an experiential site such as a movie
theater or museum. In this moment of contact, an experience occurs through which the person
sutures himself or herself into a larger history. (...) In the process that | am describing, the person
does not simply apprehend a historical narrative but takes on a more personal, deeply felt memory
of a past event through which he or she did not live. The resulting prosthetic memory has the ability
to shape that person’s subjectivity and politics.”>. Landsberg geeft hier verschillende elementen
aan, en bovenstaand citaat bevat een drietal zaken die van belang zijn voor deze scriptie.

Ten eerste dat het gaat om de interactie tussen een persoon en een historisch narratief. Bij
deze scriptie gaat het om de kijkers van de film GORDEL VAN SMARAGD. Ten tweede stelt Landsberg dat
het gaat om een ‘experiential site’ zoals een bioscoop. Verderop in dit hoofdstuk zal ik verder
ingaan op de noodzaak volgens Landberg voor de ‘experience’. Ten derde gaat het Landsberg om
het feit dat de toeschouwer niet slechts het verhaal begrijpt, maar als het ware wordt
ondergedompeld en een dieper gevoel en geheugen aanneemt van een gebeurtenis die hij of zij
nooit heeft meegemaakt. Het wordt dus een persoonlijk gevoel. Concluderend heeft het
bovenstaande de mogelijkheid om, ook na het zien van de film of het verlaten van de bioscoop een
blijvende invloed uit te oefenen op de persoon die de film heeft gezien.

Bij GORDEL VAN SMARAGD is de invloed van de film en het gevoel dat mensen ergens een
mening over hebben terwijl zij de gebeurtenissen nooit hebben meegemaakt van wezenlijk belang.

De film leverde feitelijk twee kampen op: de Indische gemeenschap, die het niet eens wat met het

*¥ Landsberg, Alison, Prosthetic Memory. The transformation of american Remembrance in the Age of Mass
culture, Columbia University Press, New York, 2004
%% Landsberg, Alison, Prosthetic Memory, p.2

15



Indische beeld dat in de film werd geschapen en Nederlanders. Landsberg verklaart dit als volgt:
“Memories forged in response to modernity’s ruptures do not belong exclusively to a particular
group; that is, memories of the Holocaust do not belong only to Jews. (...) Through the technologies
of mass culture, it becomes possible for these memories to be acquired by anyone, regardless of
skin color, ethnic background or biology. Prosthetic memories are transportable and therefore
challenge more traditional forms of memory that are premised on claims of authenticity, ‘heritage,’
and ownership.”* Landsberg geeft aan dat door de komst van de massacultuur de beelden van
bijvoorbeeld de Holocaust zo wijd verspreid zijn, dat de herinneringen aan deze periode niet alleen
toebehoren aan de Joodse bevolking. Het is mogelijk geworden voor iedereen, onafhankelijk van
achtergrond, ras of geslacht om zich deze herinneringen toe te eigenen. Ook dit is van toepassing
op dit onderzoek. De reactie van de Indische gemeenschap verschilt wezenlijk van de reactie van
andere filmbezoekers. De oorsprong zou in bovenstaand citaat kunnen liggen.*' De Indonesische
bevolking heeft een bepaald beeld van hun geschiedenis. Nederlands-Indié is hiun land, hin leven en
vooral hin geschiedenis. Dat iemand anders daar ook een herinnering aan kan hebben is volgens hen

onwaarschijnlijk, omdat niemand het land kent zoals de mensen zelf.

1.2.2 Andere tijden

Het aannemen van herinneringen uit een vroeger tijdperk is volgens Landsberg niet iets dat alleen
aan de moderne tijd kan worden toegeschreven. Gedurende andere historische perioden of
momenten heeft men ook gebruik gemaakt van verwijzingen naar het verleden, alleen werd dit toen
op een andere manier gedaan: “l hope to underscore the idea that ‘memory’ is not a transhistorical
phenomenon, a single definable practice that has remained the same over time. Rather, like all
other modalities, memory is historically and culturally specific; it has meant different things to
people and cultures at different times and has been instrumentalized in the service of diverse
cultural practices.”” Landsberg begint haar uitleg in de Middeleeuwen, waarin het vooral de
mondelinge overdracht van verhalen en liederen was waar mensen hun kennis van de historie
uithaalden. Ook beelden, bijvoorbeeld prenten in de katholieke kerken, waren van groot belang.
Daar het grootste gedeelte van de bevolking niet kon lezen en schrijven, waren dit de belangrijkste
manieren om mensen bijbelse kennis over het verleden mee te geven. Vooral binnen de kerk werd
dit echter gebruikt om mensen in het gareel te houden.* Feitelijk is er geen groot verschil tussen
het gebruik van beelden in de Middeleeuwen en het gebruik van (film-) beelden tegenwoordig. De
uitdrukking ‘een beeld zegt meer dan 1000 woorden’ spreekt eigenlijk voor zich. Hoewel de beelden

nu niet meer worden gebruikt om mensen bijbelse geschiedenis bij te brengen of in het gareel te

%0 Landsberg, Alison, Prosthetic Memory p.3

*! Op dit moment laat ik buiten beschouwing dat zowel de critici als de maker van de film tweede generatie zijn.
Het gaat in dit geval alleen om het feit dat verschillende bevolkingsgroepen zich een herinnering toe kunnen
eigenen. Het aspect van de tweede generatie komt later in de scriptie uitgebreider aan de orde.

*2 Landsberg, Alison, Prosthetic Memory p.3

* Ibidem, p.7

16



houden, is de intentie van het gebruik niet wezenlijk veranderd: men wil door middel van de
beelden iets zeggen over een periode uit het verleden.

De volgende periode die Landsberg beschrijft is de periode van de Industri€le Revolutie. In
deze periode veranderde het leven zo snel, dat men toevlucht zocht tot de bescherming van het
verleden; iets wat men herkende en waar men zich veilig in voelde. In de Verenigde Staten speelde
rond het einde van de 19° eeuw nog een ander fenomeen. Mensen van verschillende achtergronden
en culturen vestigden zich in deze periode in de Verenigde Staten. Zij brachten allemaal hun eigen
ideeén en geschiedenis mee. Men probeerde vervolgens om door één nationale geschiedenis
iedereen om te vormen tot volwaardig Amerikaan. Landsberg haalt Laura Otis aan, die spreekt van
een ‘organic memory’: “(...) proposed that memory and heredity were essentially the same and that
one inherited memories from ancestors along with their physical features.”* Landsberg noemt dit
‘hereditary memory’: “While a cultural form of memory was being articulated, it nevertheless
relied on the body as both the receptacle for and the transmitter of memory (...) A culture, like an
individual, absorbed new characteristics and passed them on to subsequent generations.”*

Het geheugen werd in deze periode dus gezien als iets van een natie of een groep. lets
collectiefs dat zich in iedere persoon kan manifesteren. Halbwachs zet volgens Landsberg binnen
deze stroming het meest uitgebreide werk neer. Geheugen wordt door Halbwachs gezien als een
sociaal fenomeen, waarbij het individu zijn geheugen haalt uit het raamwerk van het sociale
geheugen. Zonder dit raamwerk, dat niet achteraf wordt geconstrueerd maar zich altijd ontwikkeld,
is het niet mogelijk om een individueel geheugen te hebben.* Landsberg trekt hieruit de conclusie
dat het heden invloed heeft op hoe wij het verleden herinneren. Collectief geheugen is hiermee een
cultureel specifiek instrument dat reageert op impulsen uit de directe samenleving. Dit brengt
Landsberg bij haar kritiekpunt ten opzichte van Halbwachs: “the forces of modernity and the
changes wrought by modern mass culture have made Halbwachs’s notion of collective memory
inadequate. (...) cinema and other mass cultural technologies have the capacity to create shared
social frameworks for people who inhabit, literally and figuratively, different social spaces,
practices and beliefs.”*

Het grote probleem dat Landsberg heeft met Halbwachs is het feit dat zijn theorie uitgaat
van het principe dat een gemeenschap zich in de directe geografische omgeving moet bevinden. De
global community waar we nu in leven heeft ervoor gezorgd dat dit niet langer noodzakelijk is, en
volgens Landsberg moet de theorie over collectief geheugen hier op worden aangepast. “Of course,
this modern form of memory - prosthetic memory - shares certain characteristics with memory in
earlier hisrotical periods. With prosthetic memory, as with earlier forms of remembrance, people
are invited to take om memories of a past through which they did not live (...) Memory remains a
sensuous phenomenon experienced by the body, and it continues to derive much of its power
through affect. But unlike its precursors, prosthetic memory has the ability to challenge the

essentialist logic of many group identities. Mass culture makes particular memories more widely

* Otis, Laura (1994), geciteerd in: Landsberg, Alison, Prosthetic Memory, p.7
45 Landsberg, Alison, Prosthetic Memory, p.7

* Ibidem, p.7&8

" Ibidem, p.8

17



available, so that people who have no ‘natural’ claim to them might nevertheless incorporate them
into their own archieve of experience.”*® Zo is het volgens Landsberg dus mogelijk dat mensen die
ogenschijnlijk niets delen qua achtergrond of zelfs qua geografische ligging, toch het idee kunnen
hebben dat zij dezelfde geschiedenis delen, en dat ze evenveel recht hebben op deze
herinneringen. Men voelt een connectie naar het verleden, maar belangrijk is dat prosthetic
memories er niet voor zorgen dat het heden wordt vervaagd. Men blijft zich te allen tijde bewust
van zijn huidige positie. Dit is een groot verschil met de vroegere vormen van herinneren.

Huidige technologie is volgens Landsberg de oorzaak van de veranderde manier van
herinneren. Vooral massacultuur en massa communicatie hebben bijgedragen aan een nieuwe vorm
van geheugen. “Interestingly, the role of mass culture (...) has had unintended consequences (...)
These projects have been largely undertaken with the aim of preserving group memory in the face
of hisrotical dislocations. Yet (...) mass culture has made what was once considered a group’s
private memory available to a much broader public. In this process, memories have ceased to
belong exclusively to a particular group and instead have become part of a common public
domain.”*

In het geval van de GORDEL VAN SMARAGD kan dit natuurlijk ook worden toegepast. Men hoeft
niet meer geografisch geboden te zijn om eenzelfde herinnering te willen koesteren. De tweede
generatie Indische mensen, de groep die de oorlog niet heeft meegemaakt, heeft waarschijnlijk op
vele verschillende plaatsen een beeld gekregen van Nederlands-Indie. Binnen de eigen Indische
cultuur hebben zij de verhalen gehoord van de oorlog. Daarnaast zijn ze geografisch niet gebonden

aan de locatie waar hun herinneringen zich afspelen.

1.2.3 Film en technologie
In de film van DeMille is het de treinramp die aanleiding is voor de reis door de tijd. Opvallend
genoeg is het ook het mechanisme van het treinwrak, een van de grote uitvindingen van de tijd
waarin de film werd geproduceerd en het toonbeeld van de vooruitgang, waardoor Bess de tijdreis
kan maken. Zoals eerder gezegd is technologie de drijfveer achter de vele veranderingen een eeuw
geleden. Al die vooruitgang boezemde mensen angst is. Het is immers ook het treinwrak en niet de
‘hele’ trein die Bess transporteert naar een ver verleden. Naast de angst voor de vooruitgang is er
ook de angst dat technologie het verschil tussen authentieke en gemedieérde beelden - en dus
tussen individueel en collectief - zal doen vervagen.>® Verschillende theoretici zijn rond het begin
van de 20° eeuw bezig met het begrijpen van het concept ‘het geheugen’.

In Matter and Memory (1908) beschrijft Henri Bergson het geheugen niet als opgeslagen
visuele beelden, maar juist als opgeslagen lichamelijke acties. Het geheugen is een fysieke respons
op hoe men in een vorige situatie heeft gereageerd. Volgens Bergson is dit anders dan een ‘puur’

geheugen. Een puur geheugen bestaat niet in het heden, en alles dat volgens Bergson niet in het

* Landsberg, Alison, Prosthetic Memory, p.8&9
* Ibidem, p.11
% Ibidem, p.15

18



heden plaatsvindt, zoals actie, is krachtloos.’' Landsberg ziet dit als een reactie op de komst van
massacultuur en de komst van film. Film wordt in de beginjaren gezien als iets wat je beweegt,
zowel letterlijk als figuurlijk. Verhalen vertellen over mensen die wegduiken wanneer een trein op
film het station binnenrijdt, uit angst om overreden te worden. Figuurlijk, omdat in de beginjaren,
het bij film vooral ging om het tonen van een beweging, een rijdende trein, fietsende mensen,
machines die werkten. Landsberg ziet dit als katalysator voor het soort geheugen dat Bergson
bedoelt.

Vanuit de Frankfurter Schule is Walter Benjamin minder onder de indruk van de implicaties
die de nieuwe technologieén hebben op de reproductie van herinnering. Benjamin haalt Marcel
Proust aan wanneer hij het heeft over de mémoire involontaire en mémoire volontaire: “As the
realm of unwilled, unmediated, involuntary recollection, the mémoire involontaire is defined in
oppostiton to the accessible realm of the mémoire volontaire, a conscious, willed, artificial archive
operating ‘in the service of the intellect’.”* Benjamin prefereert de mémoire involontaire; dit is
volgens hem ‘richer and more authentic’ dan de andere vorm. Toch is hij volgens Landsberg niet
heel optimistisch: “Benjamin remains pessimistic about the implications of mechanical reproduction
for memory, arguing that volitional memory ‘encouraged by the technique of mechanical
reproduction, reduces the scipe of the play of the imagination’.”>® Later in zijn leven zal Benjamin
zich echter realiseren dat de tegenstelling die hij zo scherp heeft getrokken, waarschijnlijk niet kon

blijven gelden in het tijdperk van de massamedia en -communicatie.

1.2.4 Massacultuur en Lieux de Mémoire

Landsberg ziet het begin van ‘haar’ prosthetic memory dus aan het begin van de vorige
eeuw. Rond die periode wordt er veel over gediscussieerd. Maar ook de afgelopen paar jaar heeft
een hoop nieuwe literatuur over het onderwerp ‘herinnering’ opgeleverd. Landsberg wil echter een
heel nieuwe weg inslaan: “The idea of prosthetic memory (...) rejects the notion that all memories -
and by extension, the identities that those memories sustain - are necessarily and substantively
shaped by lived social context. Prosthetic memories are not ‘socially constructed’ in that they do
not emerge as the result of living and being raised in particular social frameworks.”>* Hier wijkt
Landsberg definitief af van een basisprincipe van Halbwachs. Daar waar Halbwachs het nodig acht
om een sociale ruimte te hebben om een geheugen te construeren, is dit bij Landsberg dus niet het
geval. “Prosthetic memories are neither purely individual nor entirely collective but emerge at the
interface of individual and collective experience.”*® Landsberg geeft dus aan dat het een publiek
geheugen is dat privé gevoeld of herinnerd wordt. De herinnering vindt plaats nadat men in contact
is geweest met een representatie van het verleden binnen de huidige massacultuur. De
massacultuur moet volgens Landsberg gezien worden als een arena waarin een nieuwe vorm van

herinneren opkomt.

> Bergson, Henri (1908), In: Landsberg, Alison, Prosthetic Memory p.16
> Landsberg, Alison, Prosthetic Memory, p.17

> Ibidem, p.17

>* Ibidem, p.19

> Ibidem.

19



Toch ziet Landsberg ook een twistpunt. Zoals bij prosthetic memory de grenzen tussen het
individueel en collectief geheugen vervagen, zo vervaagt ook de grens tussen geheugen en
geschiedenis. Door bijvoorbeeld het kijken van films leren we over situaties uit het verleden.
Doordat we deze beelden op verschillende plaatsen en tijdstippen zien, blijven ze bij iedereen
verschillend in ons geheugen gegrift staan. Ze worden hierdoor onderdeel van ons geheugen en we
nemen de beelden op in onze ‘databank’. Door de komst van massacommunicatie is dit algemeen
goed geworden. Men kent de betreffende beelden. De echte geschiedenis, de echte plaatsen van de
herinnering, lieux de mémoires (de sites of memory) zijn vervangen door de beelden die wij zien;
de tweedehands beelden die we ons eigen maken. Deze beelden hebben geen vaste tijd of plaats,
maar zijn op ieder moment te zien of op te vragen. Zelfs met ‘tweedehands’ beelden hebben wij
het idee dat we ergens bij geweest zijn. Zelfs nu voelen we ons geen toeschouwer, maar
deelnemer.”® Door de gemedieérde omgeving waarin wij ons bevinden lijken geschiedenis en
herinnering niet meer recht tegenover elkaar te staan, maar wellicht door elkaar heen te lopen. Het
wordt steeds moeilijker om te onderscheiden waar de geschiedenis ophoudt en de herinnering

begint en omgekeerd.
1.3 Andrew Hoskins: New Memory

In zijn artikel An Introduction to Media and Collective Memory® pikt ook Hoskins de draad op waar
Halbwachs ophield. Hoskins heeft de theorie van Halbwachs doorgetrokken naar de hedendaagse
samenleving, waarin het hedendaagse medialandschap van groot belang is. De verbindingen die
kunnen worden gemaakt door de verschillende digitale mediavormen hebben gezorgd voor globale
collectiviteiten. Het sociale netwerk voor collectief geheugen is dus intensief gemedieérd. Hoewel
de persoon, het individu, nog steeds de houder is van het geheugen, wordt door het collectief
bepaald wat er belangrijk is om te onthouden en wat kan worden vergeten. Of zelfs: “that with the
magnitude of the televisual archive and the internet, memory is less a function of remembering but
more a question of knowing where to look.”*® Het lijkt belangrijker te worden om een goede
databank op te zetten voor het geheugen om alles te kunnen opslaan. We krijgen door verschillende
media zoveel informatie toegediend dat we dit niet meer allemaal kunnen onthouden. Er moet een
andere manier komen om zaken te kunnen ordenen en terug te vinden op de momenten dat we dit
nodig hebben.

Het individuele geheugen, Hoskins vergelijkt het zelfs met het authentieke geheugen van
Proust, wordt overladen met verschillende representaties van het verleden waarin we een scheiding
moeten maken tussen wat voor ons van belang is en wat niet. Juist doordat het individuele

geheugen wordt overladen door zoveel verschillende bronnen is het juist van belang hoe we iets

36 Kaes, Anton, ‘History and Film: Public Memory in the Age of Electronic Dissemination’, In: Murray, B. En
Ch. Wickham (eds), Framing the Past. The Historiography of German Cinema and Television, Illinois, 1992,
p-308

" Hoskins, Andrew, ‘An Introduction to Media and Collective Memory’

http://www.swan.ac.uk/mediastudies/memory.doc p.1

¥ Ibidem.

20



herinneren en is het niet zozeer van belang wat we ons herinneren. Dit is immers in de ‘databank’
gemakkelijk weer op te zoeken.

Volgens Hoskins zijn het dus voornamelijk anderen die voor ons beslissen wat wij belangrijk
genoeg vinden om te onthouden: “media events and their narration are in competition with the
writing of history in defining the contents of collective memory. Their disruptive and heroic
character is indeed what is remembered, upstaging the efforts of historians and social scientists to
perceive continuities and to reach beyond the personal.”” Het lijkt dus een gevecht om de
aandacht en dus ook de herinnering van het individu. Er komen verschillende partijen aan bod die
de herinneringen in het hoofd van het individu willen ‘planten’, en het is van belang dat we weten
welke rol de hedendaagse media hierin speelt: “a genuinely interdisciplinary perspective if one is to
begin to reveal the multiple framings of our past and to demonstrate the media’s role in the shaping

and re-shaping of history.”®

1.4 Conclusie

In het eerste gedeelte van het hoofdstuk heb ik uitgebreid stilgestaan bij het collectief geheugen
van Maurice Halbwachs. Belangrijk omdat dit de grondslag is, de basis vormt, voor theoretici die op
een later tijdstip hun ideeén op papier hebben gezet. Ongeacht of ze het wel of niet met hem eens
waren, de basis was gelegd. Zowel Landsberg als Hoskins onderkennen ook de theorie van
Halbwachs en borduren voort op zijn uitspraken. Daarom zijn ze ook relatief eenvoudig te
onderbouwen met de theorieén van Halbwachs.

Halbwachs stelt dat het geheugen altijd collectief is en dat individuele herinneringen altijd
het gevolg zijn van een plaats die iemand binnen een bepaalde groep - of combinatie van groepen -
heeft. Door herinneringen die anderen om je heen aan je vertellen, construeer je een eigen versie
van het verleden. Dit geldt zowel voor je eigen leven als voor gebeurtenissen die langer geleden
gebeurd zijn. Het is dus niet noodzakelijk om zelf ergens aanwezig te zijn om er een herinnering
aan over te houden. Wat dan wel van belang is, is dat het individu zich nog wel verenigd moet
voelen met de groep waarbinnen de gebeurtenis zich afspeelt. De groep zal de herinnering als het
ware ‘leveren’, waarna het individu het aanneemt als zijn eigen. Halbwachs refereert hieraan als
het geleend geheugen.

Hoewel Halbwachs de massamedia niet specifiek aanhaalt, kun je dit wel toepassen op zijn
theorie. Halbwachs spreekt over een kleinere groep, geografisch gebonden, waarbinnen het geleend
geheugen van toepassing kan zijn. Wanneer we dit echter doortrekken naar de huidige samenleving,
is dan heel goed mogelijk om te spreken van een geleend geheugen. Nu is het echter zo dat we dit
geheugen niet alleen ‘lenen’ van mensen in onze directe omgeving, maar ook van de media, zoals
film en televisie. De herinnering aan Nederlands-Indié bestaat voor een groep mensen uit
herinneringen die zij uit hun directe omgeving hebben gekregen, maar die wordt aangevuld met

herinneringen die voor iedereen toegankelijk zijn: de beelden uit bijvoorbeeld GORDEL VAN SMARAGD.

> Dyan & Katz (1992) geciteerd in Hoskins, Andrew, ‘An Introduction to Media and Collective Memory’, p.59
% Hoskins, Andrew, ‘An Introduction to Media and Collective Memory”’, .59

21



Dit is waar Landsberg op door gaat. Zij spreekt over prosthetic memory, een herinnering van
een evenement dat we niet zelf hebben meegemaakt maar waaraan we wel herinneringen denken
te hebben. Prosthetic memory is voor Landsberg een vorm van herinneren dat wordt geactiveerd
wanneer een individu samenkomt met een representatie van een historische gebeurtenis. Op dat
moment neemt het individu de historische gebeurtenis aan en voegt het als het ware toe aan het
eigen geheugen.

Een andere belangrijke conclusie van Landsberg is dat zij aangeeft dat de theorie van
Halbwachs niet meer klopt. Door de geschiedenis heen heeft men altijd verschillende manieren
gekend om de verhalen van de dag door te geven aan de volgende generaties, maar Landsberg vind
de vorm zoals Halbwachs die bespreekt niet meer toepasbaar is in het huidige medialandschap. Door
de komst van massamedia is het individu niet meer alleen afhankelijk van de personen om hem
heen voor de constructie van de geschiedenis. Juist in de moderne periode waarin we zitten is het
zo dat men herinneringen kan opdoen aan gebeurtenissen die in een heel andere cultuur hebben
plaatsgevonden. Landsberg geeft aan dat zo de geschiedenis van een bepaalde cultuur of een
bepaald volk niet meer alleen voor die cultuur is gereserveerd, maar dat anderen, die
geschiedkundig gezien niets met de cultuur te maken hebben, het idee kunnen hebben dat ze toch
deel uitmaken van de betreffende geschiedenis. Dit is van belang bij de film GORDEL VAN SMARAGD. De
uitbarsting vanuit de Indische hoek is ontstaan mede omdat een Nederlander, een buitenstaander,
heeft geprobeerd om een film te maken over hun Indié. De verhalen die de tweede generatie heeft
gehoord hebben bij voorbaat een bepaald beeld geschapen. Een buitenstaander geeft vervolgens
aan dat hij dit beeld kent, en een film wil maken om dit beeld ook buiten de eigen Indische cultuur
naar buiten te brengen. Het resultaat van de film leek echter niet op de verhalen die men kende
van de eerste generatie. Het verschil in afkomst zorgt voor een discrepantie tussen de
herinneringen van de Indische samenleving en de Nederlandse filmmaker. De Indische samenleving
legt als het ware beslag op de herinneringen: niemand anders kan weten hoe het vroeger was, de
herinnering behoort hen exclusief toe. Landsberg geeft in haar artikel aan dat herinneringen in de
tijd van global communities niet meer kan toebehoren aan slechts één groep, maar door meerdere
groepen kan worden ingezien en ingelijfd als eigen herinnering.

Hoskins tenslotte schreef een kort artikel over de plaats van het geheugen ten opzichte van
het huidige medialandschap. Ook Hoskins haalt Halbwachs aan als oorsprong voor zijn theorieén.
Volgens hem is er een speler bijgekomen in het spel van de herinnering. Naast de zelf en de
samenleving die Halbwachs al definieerde, komt er nu dus een derde element, de media bij.
Hoewel Hoskins het niet specifiek heeft over film, zijn de ideeén die hij naar voren brengt wel
toepasbaar op deze scriptie. Dit geheugen noemt Hoskins het nieuwe geheugen: een collectief
geheugen dat afhankelijk is van de media aanvoer van informatie. Hoewel het nog wel het individu
is dat zich iets herinnert, zijn het de media die aangeven uit welke ‘aspirant-herinneringen’ men
mag kiezen. Hoe iets herinnerd wordt is volgens Hoskins nu veel meer van belang dan wat men zich
herinnert. Het geheugen werkt nu immers als een soort databank, waardoor het belangrijker lijkt
om te weten waar men moet zoeken. Dit lijkt ook een verschuiving naar het aangeleerde geheugen

van Halbwachs, wat hier dus nu een grotere plaats lijkt in te nemen.

22



Belangrijk uit dit hoofdstuk is het principe dat men herinneringen kan ‘lenen’ van iemand
anders, dus dat een individu niet zelf ergens aanwezig hoeft te zijn, maar toch het idee heeft dat
hij het zelf heeft meegemaakt. Ook is het belangrijk dat een herinnering niet iets is dat vaststaat.
Een herinnering wordt altijd aangevuld, verduidelijkt en aangescherpt. In de huidige samenleving
kan dit gebeuren door twee partijen: de samenleving om iemand heen of de media. Door de komst
van de media heeft er een belangrijke verschuiving plaatsgevonden: de manier waarop herinnerd
wordt is belangrijker dan wat er herinnerd wordt.

Bovenstaande theorieén dienen als een raamwerk voor de volgende hoofdstukken. In het
volgende hoofdstuk komt de manier aan bod waarop film het verleden kan representeren. Het
volgende hoofdstuk legt dus de nadruk op de film en laat de toeschouwer buiten beschouwing. Na

dat hoofdstuk zal een beter totaalbeeld ontstaan van de invloed van de historische film.

23



24



Hoofdstuk 2

Historische representatie

Dit hoofdstuk staat in het teken van de vraag: Wat is historisch geheugen? In eerste instantie is het
van belang om het begrip representatie op zich te verduidelijken. Dit zal gebeuren aan de hand van
de theorieén van Stuart Hall en Roland Barthes. Vervolgens zal het hoofdstuk zich toespitsen op het
debat waarbij Robert Rosenstone en Hayden White belangrijk zijn geweest. Naast hun eigen
theorieén komen ook verscheidene anderen aan bod, om zo een duidelijk beeld te schetsen van de
discussie die wetenschappers de afgelopen decennia heeft beziggehouden. Deze vraag en het debat
zijn te vinden in de komende paragrafen.

Het doel van dit hoofdstuk is het onderzoeken van het begrip ‘historische representatie’ en
het plaatsen van dit begrip binnen een wetenschappelijke context. Daarnaast komt ook in dit
hoofdstuk ‘de geschiedenis’ aan bod. lk plaats historische representatie tegenover geschiedenis en

onderzoek of er een relatie is tussen historische representatie en het collectief geheugen.
2.1 Representatie

“Representation is the process by which members of a culture use language (broadly defined as any
system which deploys signs, any signifying system) to produce meaning.”®' Deze definitie van Stuart
Hall®2 herbergt direct een aantal belangrijke kenmerken in zich. Allereerst valt het op dat, hoewel
het een duidelijke definitie is, de definitie tegelijkertijd niet echt specifiek is. Representatie blijkt
niet zo eenduidig te vatten. Het houdt volgens Hall in dat dingen (objecten, mensen en
evenementen) dus geen vaststaande betekenis hebben van zichzelf. Het is door ons, de cultuur, dat
dingen hun betekenis meekrijgen. Dit impliceert dus ook direct dat de betekenis op ieder moment
kan veranderen, omdat cultuur een set is van systemen dat constant in beweging is.%> Dingen of
objecten hebben dus nooit één onveranderlijke betekenis. lets krijgt pas een betekenis wanneer wij
het binnen en frame, of binnen een context kunnen plaatsen. Zo is het dus ook mogelijk dat een
woord als ‘huis’, het voorbeeld dat door Hall wordt aangehaald, zowel de betekenis heeft van de
stapel materiaal waarvan het gemaakt is als het gevoel wat we hebben wanneer we ‘naar huis’

kunnen; het gevoel van behagen en behoren. Het is dus aan de cultuur om een betekenis te geven.

%' Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, SAGE Publications Ltd,
Londen, 1997, p.61

62 Stuart Hall is mediahistoricus. Binnen de tak van Cultural Studies kan hij worden gezien als één van de
grondleggers. De focus binnen Cultural Studies ligt de nadruk niet meer op één van de aspecten van het
traditionele communicatiemode van zender-boodschap-ontvanger. Men ging ervan uit dat de boodschap die de
maker over wilde brengen vast stond. Binnen Cultural Studies ligt de nadruk meer op het proces van
communiceren tussen de drie elementen, omdat interpretatie een grote rol speelt.

% Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, p.1

25



Maar, wat is cultuur eigenlijk? Ook hier valt niet echt één definitie te geven, maar het
begrip kent eigenlijk twee uitersten: de ouderwetse betekenis van cultuur, waarin het beste wat
men heeft voortgebracht centraal staat (nu beter bekend als high-culture) en een modernere
definitie, waarin wordt gerefereerd aan de “widely distributed forms of popular music, publishing,
art, design and literature (..) which make up the everyday lives of the majority of ‘ordinary

bR

people’”, nu beter bekend als massacultuur of popular culture.®* “Culture, we may say, is involved

in all those practises (...) which carry meaning and value for us, which need to be meaningfully
interpreted by others, or which depend on meaning for their effective operation.”®

Jarenlang was de tegenstelling tussen deze twee vormen van cultuur het onderwerp van
gesprek bij debatten over cultuur, maar het afgelopen decennium, in de context van social science,
sociale wetenschap, heeft het zwaartepunt binnen het debat zich verschoven. Cultuur is niet meer
een collectie van dingen (boeken, schilderijen etc.) maar een set van patronen, praktijken. Cultuur
draait om de productie en uitwisselen van betekenissen tussen verschillende leden van een groep

Binnen de cultuur is er één belangrijke manier waarop wij betekenis geven aan zaken;
waarop wij betekenis kunnen construeren: taal. Dit is het volgende punt dat Hall aanhaalt in zijn
definitie van representatie. De taal is van oudsher een belangrijk gereedschap geweest om
betekenis te geven omdat het werkt in een representational system: “In language, we use signs and
symbols - whether they are sounds, written words, electronically produced images, musical notes,
even objects - to stand for or represent to other people our concepts, ideas and feelings (...)
Representation through language is therefore central to the processes by which meaning is
produced.”® De taal staat dus aan de basis van onze mogelijkheid om te representeren. Dit komt
omdat de uitingen van een taal, zoals woorden, geluiden of expressie geen betekenis hebben in
zichzelf, maar alleen dienen om iets anders aan te kunnen duiden. Het zijn voertuigen die de

betekenis van de één naar de ander kunnen overbrengen.®’

2.1.1 Constructivisme

Eén van de kenmerken van een cultuur is dat iedereen in grote lijnen dezelfde mening aan iets kan
toekennen. Naast het principe dat een betekenis kan veranderen over een tijdsperiode binnen
eenzelfde cultuur, is het echter ook zo dat men aan een bepaald object binnen een andere cultuur
een heel andere betekenis kan toekennen. Tussen verschillende culturen zitten dus wel degelijk
verschillen van interpretatie en dus representatie. “(...) one important idea about representation is
the acceptance of a degree of cultural relativism between one culture and another, a certain lack
of equivalence, and hence the need for translation as we move from the mind-set or conceptual
universe of one culture or another.”®® Hall noemt deze denkwijze de constructionist approach. “In
the constructionist perspective, representation involves making meaning by forging links between

three different orders of things: what we might broadly call the world of things, people, events and

% Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, p2
% Ibidem, p.3

% Ibidem, p.1

%7 Ibidem, p.5

% Ibidem, p.61

26



experiences; the conceptual world - the mental concepts we carry around in our heads; and the
signs, arranged into languages, which ‘stand for’ or communicate these concepts.”® Het draait dus
om het communiceren, het duidelijk maken van een betekenis. Voor dit communiceren gebruiken
we de - verschillende aspecten van - taal, die ervoor zorgen dat we aan de ene kant actief een
boodschap kunnen coderen en aan de andere kant kunnen interpreteren of decoderen. Het is hierbij
dus van belang dat het niet draait om dé betekenis die de zender geeft, maar om de wisselwerking
tussen coderen en decoderen.

Binnen het constructivisme ligt dus de nadruk op hoe taal en significatie (het gebruik van
tekens, signs) werken om betekenis te creéren. Een onderdeel hiervan komt bij Hall onder de
aandacht.

Deze versie is de semiotiek, de tekenleer van Saussure en later Roland Barthes. De
basisgedachte van Saussure is dat alles neerkomt op tekens - signs - zoals een stoplicht. Dit teken is
nog verder te analyseren naar twee gedeelten: de signifier (het teken zelf) en de signified (het
corresponderende concept in je gedachten - de betekenis).” De basis van dit linguistische systeem
paste Barthes toe op de populaire cultuur. Barthes behandelde populaire cultuur als een taal en
tekst, waardoor hij de evenementen van de populaire cultuur op een andere manier kon ‘lezen’. Bij
een sportwedstrijd was zijn vraag niet wie de partij had gewonnen, maar wat de betekenis van het
evenement was.”' Barthes gaat een stap verder dan Saussure. Barthes noemt de sign (dus de
combinatie van signifier en signified) de eerste laag, de denotatie. Dit is de basis; het beschrijvende
niveau waarin de consensus groot is. Men begrijpt dus het teken. De tweede laag noemt Barthes
connotatie. Op dit niveau doen we beroep op eerder aangeleerde conventies en codes. We
interpreteren de boodschap op een groter en weidser niveau, waarbij sociale ideologie het
interpretatiekader vormt.”? Dit is bij Barthes het niveau van de mythe; er wordt een ideologische
lading aan het beeld gegeven.

Het voorbeeld dat Hall geeft is de voorkant van een tijdschrift, waarop een zwarte soldaat
staat die naar de Franse vlag salueert. Dit gedeelte is de denotatie van het beeld. Naast de
letterlijke ‘vertaling’ van het beeld is er nog een ideologische lading mee te geven. Wat is de
bedoeling van deze foto? Wat probeert de foto ons duidelijk te maken? Frankrijk is een groots rijk
en alle inwoners dienen trouw de vlag. Er is geen betere mogelijkheid om dit te tonen dan een
zwarte soldaat die salueert naar zogenoemde overheersers.”®

Over de impact van een teken is echter niet iedereen het eens met Barthes. In haar artikel
The Insistent Fringe’* verklaart Sobchack dat zij de theorie van Barthes te eenvoudig vindt. Nu moet
hier wel bij worden vermeld dat Sobchack haar artikel een paar decennia later heeft geschreven. In
haar artikel haalt zij Barthes aan wanneer hij zegt dat in historische films de periodes te herkennen

zijn aan een aantal signs, bijvoorbeeld de ‘insistent fringes’ (de altijd aanwezige pony op het

% Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, p.61

" Ibidem, p.31

" Ibidem, p.36

2 Ibidem, p.38

7 Ibidem, p.39

™ Sobchack, Vivian, The Instant Fringe: moving images and the palimpsest of historical consciousness

27



voorhoofd van een Romeins personage). “l mean to trouble and critique this view: a view that far
too quickly judges the iconic and synchronic signification of moving, yet ‘fixed’, images in popular
films (and popular consciousness) as ‘mythological’, ‘ahistorical’ and ‘bourgeois’, and the
spectators who watch them as downright dumb (...) This seems to me too easy, dismissive and
elitist perspective - particularly if we want to understand how historical consciousness emerges in a
culture in which we are all completely immersed in images.””® Sobchack is dus van mening dat de
principes van Barthes teveel uitgaan van het feit dat de kijker de signalen domweg accepteert.
Barthes hangt volgens Sobchack een oudere betekenis aan van het ‘betekenis toekennen’. Een
manier die Sobchack aanduidt als éénrichtingsverkeer.

Stuart Hall komt met een andere gedachte over de betekenis toekenning: “The great
advantage of the concepts and classifications of the culture which we carry around with us in our
heads is that they enable us to think about things, whether they are there, present, or not; indeed
whether they ever existed or not. There are concepts for our fantasies, desires and imaginings as
well as for so-called ‘real’ objects in the material world. And the advantage of language is that (...)
[we can] speak, through the use of signs which stand for them - and thus talk, write, communicate
about them to others.””® Hall geeft dus een tweerichtingsstraat aan, waarbij de nadruk ligt op onze
interpretatie. Binnen het framewerk van de cultural studies is deze manier van betekenis toekennen
inmiddels ook geaccepteerd. Hall geeft dus ook aan dat het mogelijk is om concepten te hebben
over tekens die we niet zelf kennen (fantasie en verlangens). Dit kan dus ook slaan op de tekens die
we leren van een oudere generatie, waardoor we een taal spreken van tekens die we niet zelf
hebben gezien, maar die gemedieérd zijn door anderen.

Dit is van belang voor het onderzoek van deze scriptie. Van belang is natuurlijk de conclusie
dat er de mogelijkheid is om betekenis toe te kennen aan ‘echte’ objecten, maar dat er daarnaast
een mogelijkheid is om betekenis te geven aan objecten uit onze fantasie, verlangen en gedachten.
Door middel van een taal (zowel de gesproken taal als die van bijvoorbeeld film of foto’s en
verhalen van vroeger) kan een ideaalbeeld van bijvoorbeeld een land als Nederlands-Indi€ aan een
jongere generatie worden overgebracht. Door de aaneenschakeling van deze verschillende talen kan

zo een herinnering ontstaan aan een land en tijd die jongeren niet hebben meegemaakt.
2.2 Historische representatie

Nu de achtergrond van het begrip representatie duidelijk is, kan de stap worden gemaakt naar
historische representatie. Historische representatie is de representatie van het verleden. In het
eerste gedeelte van het hoofdstuk komen de opvattingen van Rosenstone en White aan de orde. De
vraag die daar aan de orde komt is of de film het bestaansrecht heeft als een legitieme vorm van
geschiedschrijving. Bij het schrijven van deze scriptie heb ik als vertrekpunt aangenomen dat film
inderdaad een legitieme vorm van geschiedschrijving is. De komende paragraaf dient als

theoretische onderbouwing hiervan. Echter, niet iedereen neemt dit standpunt voor waar aan. Het

> Sobchack, Vivian, The Instant Fringe: moving images and the palimpsest of historical consciousness
7® Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, p.62

28



volgende gedeelte is dan ook gericht op de discussie die is ontstaan met betrekking tot dit
onderwerp; de lijnen van het debat zet ik uit en voor- en tegenstanders van ‘film als vorm van
geschiedschrijving’ komen aan de orde. Tijdens dit debat zal ik ook de reacties van Rosenstone en
White meenemen, om een zo volledig mogelijk beeld te kunnen schetsen. Tenslotte komt een

aantal theoretici met praktische oplossingen om film een legitieme status mee te geven.

2.2.1 De basis: Rosenstone en White
Zoals in de inleiding van dit hoofdstuk is vermeld zijn het vooral media historicus Robert Rosenstone
en postmodern historicus Hayden White die met een aantal publicaties over historische
representatie hun naam hebben gevestigd. In verschillende publicaties discussiéren de theoretici
met elkaar en vullen elkaars theorieén hiermee aan. Hun theorieén liggen feitelijk in het verlengde
van elkaar. In deze paragraaf komt het debat naar voren waarin de opvattingen over de
geschiedenis worden gespiegeld aan de opvattingen over de representatie van geschiedenis. De
basisvraag is eigenlijk of geschiedenis als een vorm van geschiedschrijving recht heeft van bestaan.
In zijn artikel Historiography and Historiophoty”’ haalt Hayden White twee begrippen aan:
historiography en historiophoty. Historiography is de representatie van geschiedenis in verbale
beelden en geschreven verhandelingen. Historiophoty is de representatie van geschiedenis en onze
gedachten erover in visuele beelden en filmische verhandelingen.”® Kort gezegd is historiography
dus woord en geschrift en is historiophoty het beeld. De grote vraag hierbij is, of het mogelijk is om
een accurate vertaling te geven van een geschreven verhandeling naar het beeld zonder het verlies
van significante informatie. White refereert hiermee direct aan het grote twistpunt van de
discussie: het uitgangspunt van historici dat de geschreven verhandeling per definitie correct en
volledig is en dat film dit nooit kan evenaren.” Rosenstone, die zelf meewerkte aan twee films,
zegt hierover: “Despite their very real virtues, their evocations of the past through powerful
images, colorful characters, and moving words, neither (...) can fulfill many of the basic demands
for truth and verifiability used by all historians. (...) Each compresses the past to a closed world by
telling a single, linear story with, essentially, a single interpretation.”® Volgens Rosenstone is deze
kritiek van belang omdat we nu in een wereld leven waarin we voornamelijk met beelden te maken
hebben en waarin mensen hun ideeén en kennis over het verleden in steeds grotere mate halen uit
films en van televisie. Dit heeft volgens Rosenstone gevolgen voor de manier waarop er naar
geschiedenis wordt gekeken: “to think of the ever-growing power of the visual media is to raise the
disturbing thought that perhaps history is dead in the way God is dead. Or, at the most, alive only
to believers - that is, to those of us who pursue it as a profession.”®
White gaat echter nog een stap verder. Volgens hem is het zo dat veel van de geschiedenis

is overgedragen zowel verbaal als geschreven. Historici vandaag de dag moeten volgens hem

"7 'White, Hayden, Historiography and Historiophoty, In: American Historical Review, v0l.93,5,1988
¥ Ibidem, p.1193

” Ibidem.

% Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, Cambridge,
Massachusetts, 1995, p.22

*! Ibidem, p.23

29



rekening houden met het feit dat een analyse van visuele indrukken een andere manier van ‘lezen’
nodig heeft dan de manier die men gebruikte voor de analyse van geschreven documenten. White
geeft aan dat het gebruik van een nieuw medium een nieuwe grammatica nodig heeft. Grammatica
is toe te passen op een specifieke taal, waarmee White dus duidelijk aangeeft dat de filmische,
visuele taal een andere is dan de geschreven taal die historici tot nu toe gewend zijn: “We are
inclined to treat the imagistic evidence as if it were at best a complement of verbal evidence,
rather than as a supplement. (...) We are inclined to use pictures primarily as ‘illustrations’ of the
predications made in our verbally written discourse. We have not on the whole exploited the
possibilities of using images as a principal medium (...) to direct attention to, specify, and
emphasize a meaning conveyable by visual means alone.”®

Wat Rosenstone en White hier dus aangeven is dat de verschillende media waardoor de
geschiedenis kan worden verteld, hetzij geschreven het zij verfilmd, naast elkaar kunnen bestaan.
White zegt letterlijk dat de manier waarop de boodschap wordt geproduceerd niet is veranderd; de
boodschap is geschreven dus hetzelfde als wanneer die is verfilmd. Alleen het medium is veranderd.
Er is dus geen juiste manier van het overbrengen van geschiedenis; verschillende vormen van media

brengen verschillende mogelijkheden met zich mee.

2.2.2 Debat

De afgelopen decennia is het debat tussen voor- en tegenstanders van film als juist medium voor
het overbrengen van de geschiedenis heftig geweest. In deze paragraaf komen beide kanten aan
bod. De tegenstanders eerst in de vorm van Kracauer en Jarvie, de voorstanders worden
gerepresenteerd door Raack. White en Rosenstone hebben op beide kanten hun commentaar
gegeven. Tenslotte bekijkt Sobchack het vraagstuk van een heel andere kant.

De vraag of film als legitieme vorm van geschiedschrijving kan bestaan blijkt een discussie
die al sinds de jaren 30 gevoerd wordt. In dat jaar ontvangt de president van Metro-Goldwyn-Mayer
het volgende schrijven: “If the cinema art is going to draw its subjects so generously from history, it
owes it to its patrons and its own higher ideals to achieve greater accuracy. No picture of a
historical nature ought to be offered to the public until a reputable historian has had a chance to
criticize and revise it.”®® De discussie is dus al even aan de gang en de correcte oplossing blijkt nog
niet gevonden.

Begin jaren 60 stelt Siegfried Kracauer, theoreticus van zowel film als geschiedenis, dat film
te theatraal is. Zijn argument had betrekking op de manier waarop acteurs eruit zagen in
historische kleding, maar vooral op het feit dat iedereen volgens hem wist dat de beelden op het
scherm niet het verleden waren maar slechts een imitatie hiervan.®* Groot kritiekpunt van
Rosenstone op Kracauers manier van denken is dat Kracauer zonder meer uitgaat van de geschreven

conventies, en deze voor waar aanneemt.

%2 White, Hayden, Historiography and Historiophoty, p.1193

% Novick. Peter (1988) geciteerd in: Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea
of History, p.45&46

¥ Kracauer, Siegfried (1960) geciteerd in: Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our
Idea of History, p.25

30



Een kleine twintig jaar later is het onder andere filosoof lan Jarvie die meegaat in de kant
tegen film die Kracauer kiest. De beweegredenen tegen film zijn echter wel veranderd. Jarvie is van
mening dat film te weinig geschiedenis kan overbrengen en te weinig bij het onderwerp zelf blijft.
Volgens Jarvie zit er bij film teveel ‘om het verhaal heen’. Hij geeft aan dat het filmbeeld veel
informatie bevat die niet uit de geschiedenisboeken komt, en dus niet ‘bij het onderwerp’ hoort,
maar er later is bijgebracht. Jarvie zegt zelfs dat geschiedenis niet bestaat uit een “descriptive
narrative of what actually happened”. Volgens Jarvie is geschiedenis “debates between historians
about just what exactly did happen, why it happened, and what would be an adequate account of
its significance.”® Geschiedenis is dus niet slechts een narratief verhaal, maar is een continu debat
tussen historici. Het is een debat over wat er nu precies gebeurd is (wat is de enige juist
geschiedenis), waarom het op die manier gebeurde en wat de beste manier zou zijn om dit te
blijven herinneren.

Daarnaast is Jarvie van mening dat film een wereld toont die almaar met 24 frames per
seconde wordt voortgestuwd. Dit laat volgens Jarvie geen tijd voor reflectie, verificatie of debat.
Men kan op het scherm een leuk en interessant verhaal vertellen, “but it is not possible to provide
the all-important critical elements of historical discourse: evaluation of sources, logical argument,
or systematic weighing of evidence.” Na deze uitspraak is het helemaal duidelijk dat Jarvie zijn
voorkeur uitspreekt voor de geschreven geschiedenis: een boek heeft immers een lijst met
eindnoten en bijvoorbeeld bronnen die de lezer in zijn eigen tempo kan onderzoeken. Er wordt heb
niets opgedrongen. Een film ziet men aan één stuk van begin tot eind, en met deze uitspraak is het
voor film onmogelijk om serieus genomen te worden. Jarvie geeft hiermee dus aan dat het gebrek
aan informatie en het feit dat men de belangrijke elementen van een historisch discours niet kan
gebruiken de reden is dat men vanuit een wetenschappelijk oogpunt de historische film niet serieus
kan nemen.

White is het met het eerste punt van Jarvie niet eens. Hij geeft aan dat historici niet
zomaar de geschreven geschiedenis moeten vertalen naar een visuele geschiedenis of andersom.
Voor een nieuw medium is een nieuwe manier van ‘lezen’ nodig. Daarnaast ziet hij dat ook boeken
een gecomprimeerde ‘versie’ zijn van geschiedenis. Hij vraagt zich af welke hoeveelheid informatie
dan exact ‘genoeg’ is voor een historisch verhaal. Is een kort boek dat een lange periode beslaat
dan per definitie niet geschiedkundig omdat het de evenementen moet comprimeren tot een kort
verhaal?®® Ook Rosenstone is het met dit argument van Jarvie niet helemaal eens. Rosenstone geeft
aan dat er geen tekort is aan informatie in een film, maar dat er juist heel veel informatie wordt
gegeven: een ander soort informatie misschien dan traditioneel in een boek naar voren komt, maar
film is, zoals eerder is aangegeven, juist geschikt voor het uitbeelden van bijvoorbeeld

landschappen of grote groepen mensen. “The question thus becomes not whether film can carry

% Jarvie, Ian (1978) geciteerd in: Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of
History, p.26
% White, Hayden, Historiography and Historiophoty, p.1193/1194/1195

31



enough information but whether that information can be absorbed from quickly moving images, is
worth knowing and can add up to ‘history’.”%’

Belangrijkste punt is dus dat de geschreven geschiedenis volgens historici per definitie
‘waar’ is, en film daar geen correct gevolg aan kan geven. White concludeert hierover: “(...) there is
no reason why a filmed representation of historical events should not be as analytical and realistic
as any written account.”% White kiest hier dus duidelijk voor het standpunt dat zowel geschreven
geschiedenis als geschiedenis in een historische film even realistisch kunnen zijn. Beide media zijn
volgens White dus een acceptabele manier om geschiedenis te kunnen vertellen.

Historicus R.J. Raack is voor het gebruik van film als manier om geschiedenis over te
brengen. Hij ziet juist wel de mogelijkheden voor geschiedenis in een historische film. Raack is zelfs
van mening dat film een beter medium is voor geschiedenis dan een geschreven versie. Traditioneel
geschreven geschiedenis, aldus Raack, is te lineair en heeft een te smalle focus om de complexe,
multi-dimensionele wereld waarin we leven weer te kunnen geven. Film kan dit echter wel. Film
kan zowel beeld als geluid naast elkaar plaatsen en kan zo “with its quick cuts to new sequences,
dissolves, fades, speed-ups, slow motion” een poging doen om het echte leven te benaderen. Raack
stelt dat alleen film een adequate “empathetic reconstruction to convey how historical people
witnessed, understood and lived their lives. [Only film can] recover all the past’s liveliness.”®
Verder ziet Raack de geschiedenis als een manier om persoonlijke kennis op te doen. Door de
belevenis van het leven van een ander in een andere tijd, voelen we ons minder geisoleerd in ons
huidige bestaan. Jarvie ziet dit net omgekeerd: “A motion picture may provide a ‘vivid portrayal’ of
the past, but its inaccuracies and simplifications are practically impossible for the serious scholar
‘to correct’.” Kortom, Jarvie ziet film meer als een simpele vorm van vermaak, waarbij eventuele
historische notities die in de films worden gemaakt, dienen te worden gecorrigeerd door ‘serieuze
historici’.”

Ook Rosenstone laat zich op dit punt horen. Sommige delen van representatie lijken volgens
hem juist weggelegd voor film in plaats van in verbale of geschreven versie. Rosenstone heeft het
hierbij over zaken als landschappen, geluiden of collectieve bewegingen van groepen binnen een
samenleving. Juist met dit soort beelden in films, waar veel te zien is en veel gebeurt, krijgt
Rosenstone de kritiek dat film aan de ene kant te gedetailleerd is (wanneer de filmmaker bepaalde
sets of personages gebruikt die geen perfecte weergave zijn van ‘de’ geschiedenis), maar aan de
andere kant niet gedetailleerd genoeg is (wanneer een periode die jaren heeft geduurd wordt
gecondenseerd tot een paar minuten). Maar zowel Rosenstone als White zijn het hier niet mee eens:
“But this charge (...) hinges on a failure to distinguish adequately between a mirror image of a
phenomenon and other kinds of representations of it, of which the written historical account itself
would be only one instance. No history, visual or verbal, ‘mirrors’ all or even the greater part of the

events or scenes of which it purports to be an account, and this is true even of the most narrowly

%7 Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p28

% White, Hayden, Historiography and Historiophoty, p.1195

% Raack, R.J. (1983) geciteerd in: Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of
History, p.25&26

% Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.26&27

32



restricted ‘micro-history’. (...) It is only the medium that differs, not the way in which messages
are produced.”’’

Vivian Sobchack bekijkt het vraagstuk van een totaal andere kant. In plaats van de aandacht
te schenken aan het welles-nietes debat of het medium al dan niet voldoet aan de strenge eisen van
de historici, verlegt zij haar nadruk naar de interpretaties van de filmkijkers. Volgens haar is het
grote onderscheid tussen historici en de ‘gewone’ kijker verdwenen: “Indeed, filmgoers and
historians have become one and the same. Immersed in a culture in which the proliferation of visual
representions has accelerated and understanding of ‘textuality’ has become pervasive, perpetually
confronted with contestation between competing representational claims and forms, filmgoers have
become unprecedentedly savvy about (mis)representation.”’> Wat Sobchack hier aangeeft is dat de
filmkijker van tegenwoordig weet dat een verhaal geconstrueerd is en dat de ‘evenementen’ en
‘feiten’ die gepresenteerd worden in de film open staan voor verschillende interpretaties.

Er zijn dus verschillende opvattingen die worden aangehangen. De meeste historici zullen op
eenzelfde lijn zitten als Jarvie, en de film sceptisch blijven bekijken. Ook de opvattingen van Raack
zullen hier dus geen aansluiting vinden. Rosenstone en in iets mindere mate White nemen geen van
beide posities in, maar geven juist aan dat het gebruik van de verschillende media elkaar niet
uitsluiten maar dat de geschreven en gefilmde vormen van geschiedenis naast elkaar kunnen
bestaan en als aanvulling van elkaar kunnen dienen. Naast de kant van het medium valt ook de kant
van de toeschouwer onder de aandacht van theoretici zoals Sobchack.

Tot slot van deze paragraaf het één en ander over mijn eigen onderzoek. Zoals ik aan het
begin van de paragraaf heb geschreven, ga ik ervan uit dat film inderdaad een goede manier is om
geschiedenis te verbeelden. |k accepteer het principe dat film niet alles accuraat uit kan beelden,
maar weet daarbij ook dat een geschreven bron ook niet het objectieve standpunt heeft dat
historici claimen. Met de analyse van de film GORDEL VAN SMARAGD, verderop in deze scriptie wil ik

dan ook op een positieve manier een bijdrage leveren aan deze discussie.

2.2.3 Hoe dan wel?

In zijn boek doet Rosenstone meer dan een lijst geven van de geschiedkundige benaderingen tot nu
toe. Hij komt ook met een aantal aanknopingspunten waarmee film de uitdaging aankan om de
harten van de historici voor zich te winnen. Film kan in eerste instantie volgens Rosenstone zelfs de
tekortkomingen van de geschreven geschiedenis verduidelijken. “Film thus suggests new
possibilities for representing the past, possibilities that could allow narrative history the recapture
the power it once had when it was more deeply rooted in the literary imagination.”®

Juist door deze - vooral voor historici - frisse wind zal het mogelijk worden om op een
andere manier naar geschiedenis te kijken. Hierbij zullen andere invalshoeken boven komen en
zullen er dus ook andere vragen worden gesteld. Rosenstone legt een vergelijking met de overgang

van de orale naar geschreven tradities en stelt hierbij dat men nu is vastgeroest aan de stelregels

! White, Hayden, Historiography and Historiophoty, p.1194
%2 Sobchack, Vivian, The Instant Fringe: moving images and the palimpsest of historical consciousness
%3 Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.42

33



en aan het raamwerk dat de geschreven geschiedenis heeft neergelegd. Toch ziet Rosenstone in dat
de geschreven geschiedenis niet de enige manier is om de verhalen te vertellen; manieren die wel
degelijk aanwezig zijn maar niet altijd worden erkend. Film is één van die manieren: “Film, with its
unique powers of representation, now struggles for a place within a cultural tradition which has
long privileged the written word. Its challenge is great, for it may be that to acknowlegde the
authenticity of the visual is to accept a new relationship to the word itself.” Rosenstone legt zelfs
een link naar een tijd van ver voor het geschreven woord: “perhaps film is a postliterate equivalent
of the preliterate way of dealing with the past, of those forms of history in which scientific,
documentary accuracy was not yet a consideration, forms in which any notion of fact was of less
importance than the sound of a voice, a rhythm of a line, the magic of words.”**

Ook theoreticus Falbe-Hansen komt in zijn artikel tot de conclusie dat de nadruk teveel
heeft gelegen op de geschreven geschiedenis. Volgens hem brengt de toevoeging van film juist
diepte aan de geschreven geschiedenis. Maar hij geeft wel aan dat de tendens iets aan het
verschuiven is en dat de nieuwe historische benadering is om film als interpretatie te zien van het
verleden en niet alleen als objectieve beschrijvingen. Film zijn “poetic speculations about the past,
and (...) film is a way of communicating a broader truth - the overall interpretaion is more
important than the detail.””® Belangrijk is dan een drietal zaken. Deze zaken zijn door Kristian
Erslev toegepast op geschreven geschiedenis, maar dit is volgens Falbe-Hansen de manier waarop nu
gekeken wordt naar film. Ten eerste moet het verhaal duidelijk zijn, het moet plaatjes genereren
en een belevenis meegeven aan de toeschouwer. Op deze manier kan een verhaal een toeschouwer
binden en op deze manier ‘kijkt en luistert’ en toeschouwer pas. In de tweede plaats moet de
geschiedenis ‘levendig’ en gepersonifieerd zijn en ten slotte moet de presentatie dramatisch zijn.*
Wat Erslev hier aangeeft is een standpunt dat niets te maken heeft met de exacte ‘wetenschap’ van
de feiten binnen een film. Hij refereert aan een universele opdracht die voor film ook is
meegegeven aan literatuur en, zelfs in de tijd van Plato, aan toneelstukken: men moet zich kunnen
inleven in de situatie die in het verhaal wordt geschetst en moet kunnen meevoelen met de
personages.

Rosenstone stelt verder dat film geen exacte kopie kan maken van de geschiedenis. Daarom
moeten we op een nieuwe manier kijken naar film en accepteren dat de film niet gezien kan
worden als een raam naar het verleden: “What happens on screen can never be more than an
approximation of what was said and done in the past (...) [it] does not depict, but rather points to,
the events of the past. This means that it is necessary for us to learn to judge the ways in which,
through invention, film summarizes vast amounts of data or symbolizes complexities that otherwise
could not be shown. We must recognize that film will always include images that are at once
invented and true; true in that they symbolize, condense, or summarize larger amounts of data;

true in that they can impart an overall meaning of the past that can be verified, documented or

% Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.43/44 & 78/79
93 Toplin, R.B., in: Falbe-Hansen, Rasmus, The Filmmaker as Historian,
http://imv.au.dk/publikationer/pov/Issue 16/section_1/artc12A.html

% Erslev, Kristian, in: Falbe-Hansen, Rasmus, The Filmmaker as Historian,
http://imv.au.dk/publikationer/pov/Issue 16/section_1/artc12 A .html

34



reasonably argued.”” In bovenstaand citaat geeft Rosenstone dus aan hoe we naar film moeten
kijken. Wellicht niet als een window naar het verleden. Een raam, waarachter niets anders rest dan
het passief toekijken naar wat er buiten jouw bereik gebeurt, kan worden vervangen door een
glazen deur. Een deur, die de kijker nog steeds afschermt van het verleden wanneer hij dit wil, kan
ook dienen als toegang tot het verleden; de deur kan worden geopend en biedt dus een actievere

rol voor de toeschouwer.
2.3 Historische representatie en collectief geheugen

In deze paragraaf komt de veronderstelde relatie tussen historische representatie en het collectief
geheugen aan de orde. Aan de hand van verschillende boeken en artikelen probeer ik de relatie

tussen de twee duidelijk te maken.

2.3.1 De plaats van mythe
Het concept ‘mythe’ wordt in eerste instantie vaak geassocieerd met Roland Barthes. Barthes
tweede niveau, de connotatie (het betekenis geven aan) is gekoppeld aan een ideologische
betekenis. Het resultaat is de mythe. De mythe vertelt dus iets over de denotatie van het beeld.

Theoreticus Bo Strath accepteert de basis van Barthes en neemt dit nog een stap verder. In
zijn boek Myth and Memory in the Construction of Community®® onderzoekt Strath de rol van mythe
en herinnering bij de formatie van collectieve identiteit. De nadruk hierbij ligt op een nationale
identiteit. Mythe en herinnering moeten volgens Strath niet worden gezien als een duidelijke
afscheiding van het verleden. “They are history in ceaseless transformation and reconstruction, the
image of the past is continuousely reconsidered and reconstituted in the light of an ever-changing
present.”” Geschiedenis is dus eigenlijk een weergave van het verleden, zoals die gezien wordt in
het heden. Een herinnering, of een film over het verleden zegt dus eigenlijk meer over de periode
waarin het vorm krijgt dan de periode die het beslaat. Een belangrijk principe volgens Strath is het
feit dat de principes van herinnering en mythen erg op elkaar lijken. Mythe heeft een realiteit
nodig; zonder een claim van waarheid kan een verhaal namelijk niet worden geloofd. Herinnering
trekt deze claim ook naar zich toe. Men veronderstelt dat het geheugen een ultieme waarheid
verschaft. De scheidslijnen tussen deze twee concepten zijn volgens Strath dan ook aan het
verdwijnen.'®

In zijn boek Talking Television' spreekt ook Graeme Burton over mythe. Mythes zijn

culturele illusies, vaak in de manier waarop mensen worden gerepresenteerd, die staan voor de

°7 Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p. 69&71

% Strath, Bo, Myth and Memory in the Construction of Community; Historical Patterns in Europe and Beyond,
P.LLE. Peter Lang, Brussel, 2000

% Ibidem, samenvatting van het boek

1% Strath, Bo, Myth and Memory in the Construction of Community; Historical Patterns in Europe and Beyond,
p.26&32

1" Burton, Graeme, Talking Television. An Introduction to the Study of Television, Arnold; Hodder Headline
Group, Londen, 2000

35



wensen die vanuit die cultuur naar voren komen. Men krijgt een versie van zichzelf te zien op de
manier waarop men zichzelf graag ziet.'? Burton legt de nadruk op oppositions, tegenstellingen. Hij
ziet dat de verhalen die makers willen overbrengen, worden verteld door tegenstellingen. In deze
tegenstellingen liggen volgens Burton de heersende ideologie verborgen en dus ook de kritieken
hiertegen (vanuit een oppositie). Ook mythe past hierbinnen: “Myths are ideas which are dealt with
through these oppositional structures. (...) Myths work to naturalize oppositions, which are
constructed differences - of gender, of class, of ethnicity. They define who is capable or incapable,
who is villain or hero, and so on. If they do this they are very pernicious, because these naturalized
differences are false. But still their mythic qualities reside in the fact that they are so common,
appear in so many stories and have done for so long.”'® Als voorbeeld haalt Burton aan dat films
“may promote cultural meanings through repetition and reinforcement: for example, about the
innocence of childhood, the strenght of family bonding in the past or the purity of nature. These
meanings do not stand up to examination; they are idealised; they are myths.”'® Wat Burton hier
aangeeft is dat een mythe ontstaat door het continu herhalen van een verhaal. Het verhaal krijgt
hierdoor een ‘waarheid’ mee, puur om het feit dat het zo vaak is herhaald, dat mensen zich het
verhaal eigen hebben gemaakt. Wanneer een verhaal geldt voor een bepaald deel van de bevolking,
kan het dus zijn dat een groep een gezamenlijke mythe construeert en in stand houdt. Deze
betekenissen kunnen niet aan een bepaalde objectieve standaard worden getoetst, omdat ze

geidealiseerd zijn: het zijn mythen.

2.3.2 Collectief

“De historische speelfilm heeft als doelstelling een verleden werkelijk(...) in beeld te brengen door
middel van een nagespeeld verhaal in een geénsceneerde werkelijkheid.”'®

Volgens wetenschapper Chris Vos zijn in de huidige samenleving de audiovisuele massamedia
de grootste bron van historische kennis. Hierbij zijn ze de geschreven bron, de literatuur, voorbij
gestreefd. Audiovisuele geschiedenis, en daarbinnen vooral film en televisie, krijgt dus steeds
groter aandeel. Door de lange overheersing van de geschreven bronnen is men laat tot de
ontdekking gekomen dat ook dit de moeite van het analyseren waard is. Door de hierboven
aangehaalde debatten heeft de nadruk lange tijd gelegen op wat de historische film niet kon, in
plaats van uit te zoeken waar de mogelijkheden wél liggen. Vos ziet vooral mogelijkheden voor
mensen die op een lager pitje met geschiedenis bezig zijn: de historici zullen hun informatie minder
halen uit de massamedia dan ‘gewone’ kijkers. Voor deze laatste groep is het zo dat we door de
beelden die we zien in historische films, of men zich er nu van bewust is of niet, bepaalde beelden
met ons meedragen. Wanneer we spreken over een personage of onderwerp uit het verleden, zoals
Hitler, het communisme of Nederlands-Indié kunnen we ons er allemaal concrete beelden bij

voorstellen. Dit is het gevolg van het continu zien van deze beelden in de massamedia om ons heen.

192 Burton, Graeme, Talking Television. An Introduction to the Study of Television, p.92

% Tbidem, p.115
% Ibidem, p.93
1% Definitie van prof. dr. Wever, Bruno de, http://users.telenet.be/michel.vanhalme/films5.htm

36



We programmeren de beelden en kunnen ze op ieder willekeurig moment oproepen.'® Zoals Vos
aangeeft is het pas sinds de opkomst van de audiovisuele media als geschiedenisdrager dat het grote
debat over de echtheid van de getoonde geschiedenis is losgebrand. Daar waar geschiedenis ooit
zonder reflectie, zonder twee keer na te denken, werd doorgegeven van generatie tot generatie
blijven historici nu zitten met grote vragen.'”’

De beelden die we zien zijn volgens Rosenstone het gevolg van de debatten tussen historici.
De onderwerpen die in de huidige samenleving aan de orde komen; juist die onderwerpen waarvan
‘men’ vindt dat ze belangrijk zijn, worden verbeeld. leder historisch werk “takes its place in a
discourse that consists of preexisting debates, and the very meaning of any new work is in part
created by those debates.”'® Een historische film is dus eigenlijk een product van de tijd waarin
het gemaakt is. Dat vindt ook Falbe-Hansen in zijn artikel, waarin hij aanhaalt dat een film als JFK
meer zegt over de gemoedsrust in 1991 dan over de eigenlijke moord op Kennedy.'” “What is
remembered about the past depends on the way it is represented, which has more to do with the
present power of groups to fashion its image.”''® En juist die power is van belang. Falbe-Hansen
geeft hiermee aan dat de groep met de meeste power, de meeste macht bepaalt wat er belangrijk
genoeg is om een plaats te krijgen in het geheugen. Het dominante collectief bepaalt dus blijkbaar
wat van belang is om te herinneren. De ideologie die in het heden heerst, bepaalt wat er over het
verleden kan worden bewaard en hoe deze elementen worden herinnerd. Maar wat is dan de plaats

van het individu?

2.3.3 Herinnering of geschiedenis?

In zijn werk Le temps de [’histoire uit 1954 vraagt historicus Phillipe Aries zich af wanneer, aan het
einde van de Middeleeuwen, het collectief geheugen plaats moest maken voor de geschreven
geschiedenis. Zijn interesse ligt dan ook niet zozeer in de macht van de historici in het heden om de
beelden uit het verleden te kunnen vormen, maar zijn aandacht gaat uit naar de manier waarop het
verleden de kracht heeft om de historici in het heden te inspireren. Hoewel in zijn studie de nadruk
ligt op de Middeleeuwen, is het ‘kip en ei’ verhaal van Aries nog steeds wel van belang. Want, wie
of wat was er nu eerder? De geschiedenis die de latere historicus inspireert of de historicus die
bepaalt wat er van vroeger onthouden mag worden? Aries claimt dat “historical understanding is
selective, but collective memory is sustaining.”'"" Ook al kiest een historicus ervoor om een populair
gebruik niet tot de ‘echte’ geschiedenis te rekenen, dan zal het collectief geheugen ervoor zorgen

dat het toch blijft leven en wordt doorgegeven.

106 Vos, Chris, Het verleden in bewegend beeld, De Haan, Houten, 1991, p.129,130&145
"7 Hutton, Patrick, History as an Art of Memory, University Press of New England, Londen, 1993, p.2
1% Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, Cambridge,

Massachusetts, 1995, p. 28&29

109 . . .
Falbe-Hansen, Rasmus, The Filmmaker as Historian,

http://imv.au.dk/publikationer/pov/Issue 16/section_1/artc12 A .html

"0 Foucault (1977), geciteerd in: Hutton, Patrick, History as an Art of Memory, University Press of New
England, Londen, 1993, p.6

"!"Hutton, Patrick, History as an Art of Memory, University Press of New England, Londen, 1993, p.25

37



Het belangrijkste voor Aries is om geschiedenis niet apart te zien van geheugen, maar om
hun uitwisseling te herkennen. “History deals with the horizon between the known and the
unknown. It is memory that lures us to this horizon. Even the widest horizon of our knowledge is
overwhelmed by the mysteries of what lies beyond.” Aries geeft hier dus een zogenaamde horizon
als de grens van wat historici nu kunnen zien. Net als bij een echte horizon, is het niet mogelijk om
het in te halen. Ook al doet men nog zo zijn best, men zal nooit alles te weten kunnen komen van
het verleden, om de reden dat men de horizon niet kan inhalen. Daarnaast is een horizon voor een
ieder die een ander standpunt inneemt, ook voor iedereen anders. Wanneer men zich op een andere
plaats bevindt, heeft men een andere kijk op het leven en op de geschiedenis en vallen andere
zaken op. Al met al vind ik dit een heel mooie metafoor voor de blik die wij nu hebben op het
verleden. Geschiedenis als een ‘art of memory’ omdat het zich bevindt op de splitsing tussen
traditie en historiografie. "

Hoewel de ideeéen van Aries passen in dit hoofdstuk, heeft hij het in 1954 uiteraard niet over
massamedia. Frederic Jameson doet dit wel. Schrijvend in de postmoderne tijd hebben volgens hem
de visuele media ervoor gezorgd dat er een soort irreéel gevoel is van identiteit en geschiedenis. '
“History is supplanted by a proliferation of stylistic pastiche and nostalgia symptomatic of a culture
that still desires history but is capable only of randomly cannibalizing styles and images from the
past.”""* Jameson geeft hier dus aan dat door de opkomst van de massamedia binnen het
postmoderne tijdperk men alleen nog de geschiedenis kent door de gefragmenteerde beelden en
indrukken die men overal krijgt aangereikt. Het is dus niet meer slechts de film die wordt gemaakt,
ook wat men ermee doet is in het postmoderne tijdperk van belang. ledereen kan hierbinnen
immers zijn eigen waarheid creéren. Geschiedenis houdt dus ook niet meer op met de productie van
een historische film of documentaire. Men neemt vervolgens de beelden mee in zijn dagelijks

bestaan en wordt beinvloed door de cultuur waarin men zich bevindt.'"

2.3.4 Popular history en usable past

Ter inleiding op de volgende paragraaf de volgende opmerking. Het boek van Edgerton dat voor
deze paragraaf wordt gebruikt refereert aan televisie als belangrijkste bron voor het onthouden van
geschiedenis. Voor deze scriptie, met als onderwerp een historische film, maar ik dan ook alleen
gebruik van zijn basisideeén, die toepasbaar zijn op audiovisuele media in zijn algemeen.

In zijn boek onderscheidt Edgerton twee soorten geschiedenis; de professionele en de
populaire geschiedenis. De professionele geschiedenis kan worden vergeleken met de historiography
van White; de populaire geschiedenis kan worden gezien als de historiophoty. Belangrijk is wel om

op te merken dat het hier niet alleen gaat om het verschil tussen het geschreven woord aan de ene

"2 Tbidem, p.25&168

'3 postmodernisme gaat in tegen het principe van slechts één ware geschiedenis. Constructies van geschiedenis

kunnen nooit neutraal of objectief zijn omdat ze zijn opgeschreven of gefilmd. Dit zorgt er per definitie voor dat

iemand de woorden of beelden met zorg heeft gekozen om een idee over te brengen.

4 Anderson, Steve, ‘History TV and Popular Memory’, In: Edgerton, G.R and Rollins, P. (eds.), Television

{ﬁstories. Shaping Collective Memory in the Media Age, University Press of Kentucky, Kentucky, 2001, p.19
Ibidem, p.20

38



kant en het beeld aan de andere kant. Voor Edgerton speelt er meer; professionele en populaire
geschiedenis schetsen een vollediger beeld van de geschiedenis, aldus Edgerton.'"®

De professionele geschiedenis is puur wetenschappelijk en empirisch georiénteerd.
Onstaand in de tweede helft van de negentiende eeuw was het voornamelijk een reactie op de
eeuwen van populaire geschiedenis die al bestonden. De verhalen en mythen werden omgesmeed
tot een vorm van wetenschap die gewaardeerd kon worden. Hiervoor moest men een aantal zaken
toevoegen aan deze nieuwe geschiedschrijving: het testen en het controleren van feiten op hun
validiteit nam vanaf dat moment een belangrijke plaats in.""”

Populaire geschiedenis is volgens Edgerton de oudere versie. Terug te voeren tot de oude
Grieken, ziet hij de eerste dragers van de populaire geschiedenis in de dichters en
verhalenvertellers. Hun verhalen over het verleden bestonden uit ik-vertellingen gecombineerd met
alle informatie die ze konden vinden. Dit werd gecomprimeerd tot een groot epos waarin de
schurken en helden de belangrijkste figuren waren.'"®

De term usable past is volgens Edgerton in te delen bij de populaire geschiedenis. Edgerton
ziet televisie als uitdrager van de usable past, maar ook de historische film kan hiertoe worden
gerekend. Usable past, bruikbaar verleden, houdt in dat audiovisuele media zich niet specifiek
bezighouden met het juist weergeven van het verleden, maar meer met het creéren van een
verhaal dat veel mensen aanspreekt. Verhalen die gebruik maken van historische figuren en
gebeurtenissen worden gebruikt om het heden te verduidelijken en de toekomst te ontdekken.'"’
Daarnaast geeft het de mogelijkheid om zaken of problemen die in het heden spelen, een historisch
‘sausje’ te geven; hetzelfde probleem, een andere tijd. Men voelt zich verbonden met de
personages uit het verleden en kan men zien hoe in het verleden een bepaalde situatie werd
‘opgelost’.

Dit heeft ook te maken met mythevorming: mythe en geschiedenis worden dan naast elkaar
gezien. Warren Susman stelt dat mythe en geschiedenis gelinked zijn aan elkaar. De een levert het
drama, de ander levert het begrip. Het populaire geheugen heeft dan de mogelijkheid om de
mensen binnen te halen en vast te houden. Het professionele geheugen zorgt er vervolgens voor dat
de beelden een rijkere geschiedenis meekrijgen. Door een groter geheel te schetsen.

Vanuit de usable past schakelt Edgerton dus verder naar het collectief geheugen. Het
collectief geheugen is volgens hem de plaats waar de professionele geschiedenis de ruimte moet
delen met de populaire geschiedenis. Dit is eerder in het hoofdstuk ook al aan de orde gekomen.
Falbe-Hansen refereerde al aan het principe dat de groep met de meeste macht bepaalt wat er
herinnerd wordt. De professionele geschiedschrijving is traditioneel de groep geweest met de
grootste macht, maar de populariteit van de nieuwe mediavormen zorgen ervoor dat deze positie
wankelt. De professionele geschiedschrijving zal de macht niet zomaar opvegen. Gevolg is dat er

een sceptische houding is ontstaan tussen de twee kanten, waarin wetenschappers en kunstenaars

16 Edgerton, Gary, ‘Introduction, television as Historian’, In: Edgerton, G.R and Rollins, P. (eds.), Television

Histories. Shaping Collective Memory in the Media Age, ,p.1
"7 Ibidem, p.8&9

"8 Tbidem, p.8

"9 Tbidem, p.4

39



zich tegenover elkaar bevinden. Volgens Edgerton is dit logisch maar onfortuinlijk. Volgens hem is
het echter zo dat de twee elkaar op het gebied van het collectief geheugen aanvullen. Het
collectief geheugen is dan ook een volledig historisch bewustzijn, begrip en uitdrukking die een

cultuur kan bieden. '

2.4 Conclusie

In dit hoofdstuk heb ik stilgestaan bij de verschillende facetten van historische representatie. Door
gebruik te maken van het debat over de functie van film binnen de representatie van geschiedenis
heb ik de situatie van verschillende kanten kunnen belichten.

Als eerste heb ik uitgezocht wat nu eigenlijk ‘representatie’ op zich is. Voordat de
koppeling kan worden gemaakt naar de historische variant moet eerst duidelijk worden wat
representeren inhoudt. Hierbij heb ik gebruik gemaakt van de omschrijvingen die Stuart Hall geeft.
Belangrijk is dat wanneer iets gerepresenteerd wordt, dit gebeurd door middel van een taal. Het
gaat hier dan niet per definitie om een linguistische taal; bij een film is dit beeldtaal.

lets krijgt echter pas een betekenis wanneer men, binnen een cultuur, de getoonde beelden
een plaats kan krijgen. Dingen hebben geen onveranderlijke betekenis maar krijgen deze pas binnen
een context. Deze context kunnen we dus eigenlijk zien als de cultuur waarbinnen wij leven. De
nadruk ligt dus op de taal zelf en op de manier waarop wij de verschillende beelden kunnen
decoderen.

Nu de basis van representatie duidelijk is kan de stap worden gezet naar de historische
representatie. Theoretici als Robert Rosenstone en Hayden White hebben hierin het initiatief
genomen. White geeft in zijn artikel het verschil aan tussen historiography en historiophoty:
verschil tussen het geschreven woord en het beeld. Rosenstone stelt dat in de gemedieerde wereld
van tegenwoordig, men veel van de historische kennis haalt uit andere bronnen dan de traditionele
historische boeken. Beide auteurs vertrekken dan ook vanuit het standpunt dat zowel de geschreven
als de visuele geschiedenis niet objectief kan zijn. Ik ga er vanuit dat er absoluut een mogelijkheid
voor film om te fungeren als vorm van historische representatie.

Dit is ook direct het twistpunt van het debat dat door verschillende theoretici wordt
uitgevochten: de aanhangers van het geschreven woord zien in film niets goeds. Het kan de
waarheid die men blijkbaar wel kan vinden in een geschreven boek niet zo op het scherm brengen.
Dit komt in de ene plaats door de tussenkomst van een maker: door zijn interpretatie vervalt de
claim van waarheid. Waar deze theoretici gemakshalve even overheen stappen is natuurlijk het feit
dat ook het geschreven woord een interpretatie van de schrijver. In de tweede plaats komt dit door
het feit dat film een gesloten verhaal nodig heeft: een begin, een midden en een einde. Voor het
maken van de film is het noodzakelijk dat het beeld gevuld wordt met een groot aantal details die
men moet verzinnen (die staan immers nergens geschreven). Het uiteindelijke doel van deze

verzinsels is het creéren van een groter verhaal, dat wel als historisch correct kan worden gezien in

120 Edgerton, Gary, ‘Introduction, television as Historian’, In: Edgerton, G.R and Rollins, P. (eds.), Television

Histories. Shaping Collective Memory in the Media Age, p.5

40



de ogen van filmmakers. In de ogen van White en Rosenstone is het juist film dat beter geschikt is
voor een aantal vormen van representatie; elementen als landschappen, collectieve bewegingen
blijken beter tot uiting te komen op film dan in een boek.

Door de nadruk te leggen op de interpretatie van de film wordt dus ook duidelijk dat zaken
geen vaststaande betekenis hebben; Pas binnen de cultuur wordt een betekenis toegekend. Dit is
natuurlijk ook het geval bij de theorie van Halbwachs. Hoewel die theorie niets te maken heeft met
film, is het ook bij Halbwachs zo dat men pas een betekenis kan geven aan een losstaand element
wanneer men dit element kan zien binnen het geheel van de samenleving, de cultuur dus in dit
geval.

Uit bovenstaande wordt wel duidelijk dat er meer dan één manier van representeren is.
Daar waar de literatuur jarenlang de overhand heeft gehad is het nu steeds meer de beurt aan de
visuele media om het stokje over te nemen. Zowel Rosenstone als White zien dus in dat de visuele
media aan terrein winnen ten opzichte van de literatuur.

Ook Gary Edgerton maakt een onderscheid tussen verschillende vormen van geschiedenis.
Niet zozeer aan de hand van een medium, maar meer aan de hand van een breder, sociaal geschetst
kader. Aan de ene kant plaatst hij de professionele geschiedenis, die overeenkomsten heeft met de
geschreven geschiedenis van Rosenstone en White. Aan de andere kant zet Edgerton de populaire
geschiedenis, die weer vergeleken kan worden met de visuele geschiedenis. Alle theoretici zien
bestaansmogelijkheden voor de beide vormen, alleen zit er een verschil: Bij Edgerton valt de
visuele geschiedenis (voornamelijk de televisie, maar ook de historische film behoort tot deze
categorie) binnen het raamwerk van de populaire geschiedenis. Rosenstone en White zien de visuele
en geschreven geschiedenis als twee aparte componenten, die naast elkaar moeten zien te leven. Ik
ben het eens met de opvatting van Edgerton. Juist door de visuele geschiedenis binnen het kader
van de populaire geschiedenis te plaatsen maak je de visuele geschiedenis onderdeel van de
populaire cultuur. Edgerton laat hiermee ook nog ruimte open voor de andere varianten (geschreven
geschiedenis) om ook een plek te kunnen verwerven binnen de populaire cultuur, in plaats van het
strikt gescheiden houden van de twee.

Edgerton ziet daarnaast, evenals Falbe-Hansen, dat het noodzakelijk is om een reden te
hebben voor de keuze van het historische onderwerp. Het is dus van belang dat men in het heden
waarde hecht of een belang ziet in een onderwerp, anders wordt er geen aandacht aan besteedt.
Een tweede debat ontvouwt zich op dit gebied. De vraag is hier namelijk of het aan de historicus is
om aan te geven welke historische periode van belang is ( in navolging van bovengenoemde
theoretici) of dat het juist de historische periode is die de aandacht weet te trekken van de
historicus (volgens Aries).

Na de afbakening van historische representatie kan het concept worden gekoppeld aan de
notie van het collectief geheugen. Waar ligt nu eigenlijk deze relatie? Duidelijk is dat vele
theoretici al decennia lang debatteren over deze vraag. Dit komt onder andere door de snelle
opkomst van de visuele media. De snelheid waarmee bijvoorbeeld historische films en televisie een
grote plaats hebben ingenomen binnen de huidige samenleving is ongekend. Het geeft zoals gezegd

wel een reden dat de theorie van het collectief geheugen, zoals de basis werd gelegd bij

41



Halbwachs, binnen een vergelijking niet altijd opgaat met de 50 jaar later geschreven boeken van
bijvoorbeeld Edgerton.

Een basisprincipe van het postmodernisme wordt dan ook niet gestaafd door Halbwachs,
aangezien hij overleed ver voor deze periode. Halbwachs gaat uit van het principe van één echte
geschiedenis, die door iedereen anders wordt geinterpreteerd. Deze interpretatie is afhankelijk van
het sociale milieu waarin iemand zich bevindt. Het postmodernisme, waarin alles feitelijk ter
discussie staat en er geen enkele echte waarheid bestaat, bevindt zich duidelijk aan de andere kant
van dit spectrum.

Het collectief geheugen en historische representatie scharen zich echter tegen dezelfde
tegenstander: de enige echte geschiedenis. Daar waar Halbwachs deze plaatst tegenover het
collectief geheugen is het bij historische representatie juist de visuele geschiedenis die het moet
opnemen tegen de ‘echte’ geschreven geschiedenis. De kloof tussen de verschillende vormen lijkt
echter steeds kleiner te worden en ze gaan dan ook steeds meer gelijk op.

Aan de andere kant is het zo dat een overeenkomst is tussen het collectief geheugen en
historische representatie. Het is bij beiden van belang is dat men nu terugkijkt op het verleden. De
beslissing wordt nu genomen om een gebeurtenis uit het verleden op te rakelen en het stempel
‘belangrijk’ mee te geven. Aan de andere kant is er ook de mogelijkheid dat men pas de interesse
toont in de gebeurtenissen uit het verleden wanneer de gebeurtenissen tot de verbeelding spreken.
Ik ben echter van mening dat het eerste het geval is: wanneer men namelijk uitgaat van het
principe dat de gebeurtenissen de interesse opwekken, loopt men voorbij aan het feit dat deze
interesse wordt opgewekt op een bepaald moment. Het moment om terug te kijken naar het
verleden ligt dus altijd verscholen in het heden. Men besluit welke gebeurtenissen of personages
van belang zijn voor een het ‘nu’. Feitelijk is het collectief geheugen dus een opvolging van een
historische representatie. Daar in het hoofdstuk duidelijk is geworden dat men de meeste
geschiedkundige kennis opdoet in de visuele media, is het dus ook deze tak die ervoor zorgt dat
men een geheugen kan vormen over een periode of evenement uit het verleden. Er is geen
collectief geheugen zonder historische representatie, en in deze multi-mediale tijd is de historische

film dus een belangrijke bron voor de kennis bij het vormen van een collectief geheugen.

42



Hoofdstuk 3

Historisch drama

In de vorige twee hoofdstukken zijn het collectief geheugen en historische representatie aan de
orde gekomen. Hierin werd achtereenvolgens een overzicht geschetst van de onderzoeken waarbij
men het perspectief bij de toeschouwer heeft gelegd (de vorming van het collectief geheugen) en
het debat dat heeft plaatsgevonden aan de kant van film als vorm van historische representatie. Het
nu volgende hoofdstuk gaat dieper in op de plaats van het historisch drama binnen het discours van
de historische representatie.

Voor het onderzoek in dit hoofdstuk maak ik gebruik van een aantal verschillende artikelen.
Deze artikelen gaan echter over de situatie binnen het Britse en Amerikaanse historisch drama. Ik
zal hieruit halen wat voor dit onderzoek van belang is. De artikelen die worden gebruikt zijn van
John Tulloch en John Caughie. Een artikel van Robert Rosenstone, waarin hij ingaat op de
kenmerken van het historisch drama, zal dienen als algemene inleiding binnen dit hoofdstuk.

De opbouw van dit hoofdstuk is als volgt. Ik begin het hoofdstuk met een algemeen beeld
van ‘de historische film’ dat in het artikel van Rosenstone naar voren komt. Hij noemt zes
kenmerken van historisch drama en een volgens hem noodzakelijk element in een film: de
verzinsels. De tweede paragraaf duikt dieper in op de wens van mensen om het ideaalbeeld dat men
heeft van het verleden vast te houden: de nostalgie. De paragraaf duikt dus eigenlijk in het
verleden. Dit verleden wil men graag vasthouden om te kunnen ontsnappen aan de huidige situatie.
Vervolgens betrek ik de theorieén steeds meer op het heden om op deze manier vanuit het verleden
steeds een stapje dichterbij het heden te kunnen komen. Aan bod komen onder andere het gevoel
van thuisloosheid en ‘history from below’. Ook de Nederlandse situatie komt hierbij aan de orde.
Deze paragraaf wordt afgesloten in het ‘nu’, waarbij artikelen aan de orde komen die onderzoeken
waarom bepaalde gebeurtenissen wel of niet worden verfilmd; wel of niet worden herinnerd. Het
hoofdstuk wordt afgesloten met een blik van Rosenstone in de toekomst.

Door alle artikelen schets ik een beeld van de kenmerken van het historisch drama en
onderzoek ik welke link er kan worden gelegd tussen het collectief geheugen en het historisch

drama.

3.1 De historische film

3.1.1 De kenmerken van de historische film

121

In zijn boek Visions of the Past'“’ geeft Robert Rosenstone een zestal kenmerken waaraan een

historische film volgens hem moet voldoen. Rosenstone schrijft in zijn boek over drie verschillende

12l Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our ldea of History, Cambridge,

Massachusetts, 1995

43



manieren waarop film de geschiedenis kan verbeelden. Hij onderscheidt de categorieén als volgt:

geschiedenis als drama (historische films), geschiedenis als document (een documentaire) en

geschiedenis als experiment (de experimentele film).'” Belangrijk om hierbij op te merken is het

feit dat Rosenstone het voornamelijk heeft over de dramatische film. Volgens hem gaat het bij een

historische film niet over de data en de feiten.

Klassieke Hollywood films construeren de geschiedenis - de periode waarover de film vertelt -

volgens Rosenstone door middel van de volgende zes kenmerken:'?

1.

De historische film vertelt de geschiedenis als een verhaal met een begin, een midden en
een eind. Het vertelt een verhaal dat een moralistische boodschap achterlaat bij de
toeschouwer en die aan het einde van de film zorgt voor een goed gevoel. Ongeacht het
onderwerp, de boodschap die wordt afgegeven is dat - hoe slecht de situatie ook geweest is
- het nu aan de betere hand is. Een boodschap die overigens vaak niet direct is, maar
verpakt zit in een proces van vooruitgang door de geschiedenis heen die in de film wordt
verteld.

De historische film vertelt de geschiedenis als het verhaal van een individu. Door een
individu uit te lichten vertelt de film het grotere verhaal van een historisch proces; als het
ware door de ogen van de hoofdpersoon. De oplossing voor de eigen, persoonlijke
problemen van de protagonist blijkt hierbij ook vaak de oplossing voor het grotere,
historische probleem. Daarnaast worden de persoonlijke problemen vaak gebruikt als een
manier waarop de film de lastige of onoplosbare problematiek van het historische probleem
kan omzeilen.

De historische film biedt de geschiedenis aan als een gesloten en compleet verhaal. Film
biedt geen alternatieve mogelijkheden dan diegene die op het beeld te zien zijn. Het biedt
geen ruimte voor twijfel en levert ieder historisch detail met eenzelfde mate van
vertrouwen. Rosenstone stelt dat zelfs alternatieve standpunten die men vaak tegenkomt in
een documentaire, slechts dienen ter ondersteuning van de heersende overtuiging binnen de
film.

De historische film emotionaliseert, personaliseert en dramatiseert de geschiedenis. Door
middel van acteurs en getuigen presenteert film de kijker de geschiedenis als triomf, angst,
vreugde, blijdschap, avontuur et cetera. Hiervoor maakt de historische film gebruik van de
mogelijkheden die het medium biedt; bijvoorbeeld de close-up, waardoor emotie af te
lezen is aan het gezicht van de acteur, of muziek en geluid om een gevoel bij het publiek te
verhogen en intensiveren.

De historische film geeft zo duidelijk de ‘look’, het uiterlijk, mee van het verleden dat we
wellicht niet zien wat dit doet met ons gevoel over de geschiedenis. Door het gebruik van
onder andere gebouwen, landschappen en rekwisieten wordt de kijker als het ware een

gevoel van geschiedenis opgedrongen. Het feit dat de historische rekwisieten niet (zoals in

122

Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.50&51

' Ibidem, p.57 t/m 61

44



een museum) slechts een tonende functie hebben, maar juist actief worden gebruikt door

de personages draagt bij tot een completere vorming van de identiteit van de personages in

de film. Veel films in Hollywood gaan volgens Rosenstone uit van het principe dat zolang
men de ‘look’ maar goed krijgt, dit een vrijwaring is voor het vrij verzinnen van personages
en gebeurtenissen om het verleden interessanter te maken.

6. De historische film toont de geschiedenis als een proces. Economie, politiek, ras en sekse
komen allemaal samen in de levens en momenten die de toeschouwer ziet op het scherm;
de levens van de individuele personages, groepen en naties in de historische film.
Geschiedenis in een historische film krijgt hierdoor zijn meest centrale aspect: het is een
proces van veranderende sociale relaties waarbinnen sociale en politieke vraagstukken - alle
aspecten van het verleden, zelfs de taal - verweven zijn.

Deze zes aspecten dienen volgens Rosenstone om een Hollywood film zijn geloofwaardigheid bij een
groot publiek mee te geven. De historische film zorgt ervoor dat er een “notion [is] that we can
somehow look through the window of the screen directly at a ‘real’ world, present or past.” Deze
notie - de zes kenmerken - geven een zo realistisch mogelijke film over een periode uit de
geschiedenis, waarbij het volgens Rosenstone van belang is dat alle aspecten van de film naadloos
in elkaar overlopen: “Yet the reality we see on the screen is neither inevitable nor somehow natural
to the camera, but a vision creatively constructed out of bits and pieces of images taken from the
surface of a world (...) These bits and pieces are stuck together according to certain codes of
representation (...) to give the viewer a sense that nothing (rather than everything) is being
manipulated.”'?*

Rosenstone geeft hier dus nogmaals aan dat de film bestaat uit een aantal bij elkaar
geraapte stukken (beelden, geluiden, meningen, overtuigingen van de makers) die op een dusdanige
manier in elkaar worden gezet dat men als toeschouwer niet in de gaten heeft dat de hele wereld
die men op het beeld kan zien niet meer is dan een constructie van de makers. Belangrijk is dus dat
men moet geloven in de illusie die het beeld de kijker voorlegt. Er wordt een wereld gecreéerd
waarin de filmcamera afwezig lijkt en de kijker wordt meegesleurd in een verhaal. Deze illusie
wordt in de film GORDEL VAN SMARAGD continu doorbroken door de aanwezigheid van documentaire
beelden en de voice-over van de personages. In het volgende hoofdstuk zal ik dieper ingaan op de
eventuele gevolgen dat dit heeft op de receptie van de film.

In de volgende paragraaf leg ik uit wat volgens Rosenstone een belangrijke factor is bij het

begrijpen van de geschiedenis als een vorm van drama.

3.1.2 Inventions
“Among the many issues to face in learning how to judge the historical film, none is more important
than the issue of invention. Central to understanding history as drama, this is the key issue. The

most controversial. The one that sets history on film most apart from written history, which in

124 Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.54&55

45



principle eschews fiction.”'” Rosenstone geeft hier dus aan dat een historische film gebruik maakt
van inventions, zogenaamde verzinsels. De beelden - het historisch drama - zijn volgens Rosenstone
“shot through with fiction and invention from the smallest details to largest events.”'?® Voorbeelden
van deze verzinsels zijn legio. Kleine details zoals de inrichting van een kamer, gevuld met
rekwisieten die doen denken aan die specifieke periode. Daarnaast natuurlijk ook grote
gebeurtenissen zoals de reconstructie van een gevecht tussen verschillende legers. Noodzaak van
deze verzinsels is “the camera’s need to fill out the specifics of a particular historical scene or to
create a coherent (...) visual sequence.”'” Er moet een beeld gecreéerd worden waarbij visueel
duidelijk wordt om wie of om welke periode het gaat.

Dit is ten eerste noodzakelijk bij historische personages. ledere film maakt volgens
Rosenstone gebruik van fictieve personen of verzonnen elementen van een personage. Het feit dat
een acteur speelt dat hij een historisch persoon is, geeft al aan dat we kijken naar een film die
probeert te zeggen wat eigenlijk niet gezegd kan worden, namelijk dat dit de manier is waarop dit
historisch persoon praatte, liep of bewoog. Wanneer een enkele acteur wordt gebruikt om een
historische groep mensen uit te beelden, bijvoorbeeld soldaten in een leger of een groep stakers,
komt er een tweede fictionele laag bij: zo praatte, liep of bewoog een totale groep mensen.

Verder is invention noodzakelijk bij incidents; gebeurtenissen. Het gebruik van deze
verzinsels is noodzakelijk om een verhaal door te laten lopen of om complexe gebeurtenissen in een
korte periode eenvoudig uit te leggen. Hiervoor moet men soms gebruik maken van verzinsels zoals
tijdverdichting om een verhaal binnen de gestelde tijd te kunnen tonen.

Deze verzinsels zijn volgens Rosenstone dus ook de reden waarom historisch drama verschilt
van de geschreven geschiedenis. Het geschreven woord kan grote data in een kleine hoeveelheid
woorden overbrengen. Wanneer je denkt aan het woord ‘revolutie’ is dat op papier zo gezegd, maar
een film meerdere beelden nodig om deze revolutie uit te kunnen beelden. Daar waar een boek een
algemeen statement kan maken over een revolutie, kan film dit niet. “Instead, film must
summarize, synthesize, generalize, symbolize - in images.”'® Kortom, film heeft dus een geheel
andere taal dan het geschreven woord. Rosenstone geeft aan dat het verleden in film niet zozeer
wordt verbeeld, maar dat film eerder wijst naar een verleden. Film heeft beelden die tegelijkertijd
verzonnen en waar zijn. Waar in de zin dat ze grote hoeveelheden informatie symboliseren en
samenvatten, en waar in de zin dat film informatie doorgeeft die gedocumenteerd is en geverifieerd
kan worden.'? Op deze manier kan film, zoals ieder ander historisch werk, beoordeeld worden

binnen de geschiedkundige kennis die we al hebben.

125 Rosenstone, Robert, Visions of the Past — the Challenge of Film to our Idea of History, p.67

126 Tbidem.
7 Ibidem, p.68
128 Tbidem, p.71
2 Tbidem.

46



3.2 Nostalgie

3.2.1 Small pleasures

Ook John Caughie gaat in zijn hoofdstuk Small Pleasures: Adaptation and the Past in the Classic
Serial™ dieper in op details en acteurs. Hoewel het bij Caughie gaat om Britse televisieseries, is
zijn theorie ook toepasbaar op historische films.

Caughie stelt dat je als toeschouwer plezier beleeft aan het kijken naar historisch drama
door de aanwezigheid van details. We worden als toeschouwer niet gegrepen door de kracht van
een voortstuwend narratief, maar door het puur observeren van het dagelijks bestaan en de
gebruiksvoorwerpen uit de betreffende periode. Het bekijken, het observeren van het leven in een
andere periode is voor de toeschouwer het aantrekkingspunt. Het maakt dan ook niet uit wat er in
historisch drama gebeurt, maar hde het wordt getoond. De uitkomst van een gebeurtenis is niet van
belang of is zelfs al bij de toeschouwer bekend. Caughie noemt het small pleasure: “a pleasure of
observation rather than of fantasy and identification, a pleasure in the ornamental and the
everyday.” "

Naast het plezier ziet Caughie ook een negatieve kant. Het detail komt namelijk niet van

het verleden, maar uit het heden. De geschiedenis wordt duidelijk in kostuums, die door hun stijl
slechts aantonen welke periode zij representeren. De aanwezigheid van deze details, de kostuums
in dit voorbeeld ontnemen ons de “lived possibility of experiencing history in some active way.”'*?
In plaats van het begrijpen, het ervaren van de geschiedenis. De details geven ons dus meer een
bepaald gevoel van een periode: “Quality cinema (...) sells a particular relation to the past, a
relationship based on feel rather than on understanding, on slumbering rather than awakening,(...)
on nostalgic longing rather than the °‘lived possibility of experiencing history in some active
way’.”"3 Dit citaat sluit aan bij de kenmerken die Rosenstone meegeeft aan een historische film.
De zes kenmerken gecombineerd moeten er volgens Rosenstone voor zorgen dat er bij de
toeschouwer een gevoel ontstaat dat men ‘erbij’ is geweest; er wordt dus een koppeling gemaakt
naar het verleden aan de hand van het gevoel dat bij toeschouwers ontstaat.

Ook Caughie geeft hier aan dat het bij historisch drama draait om het gevoel, de nostalgie
die men liever heeft in plaats van het actief ervaren van de geschiedenis. Caughie haalt in zijn
hoofdstuk de postmodernist Frederic Jameson aan. Deze gaat dieper in op nostalgie, en geeft ook
direct een waarschuwing aan: we moeten uitkijken dat de geschiedenis niet verdwijnt door het
historicism, de nostalgia mode zoals Jameson het noemt. De nostalgische film “was never a matter
of some old-fashioned ‘representation’ of historical content, but approached the ‘past’ through

stylistic connotation, conveying ‘pastness’ by the glossy qualities of the image, and ‘1930-ness’ or

130 Caughie, John, Television Drama: Realism, Modernism and British Culture, Oxford University Press,
Oxford, 2000

B bidem, p.215

132 Jameson, Frederic (1991), geciteerd in: Caughie, John, Television Drama: Realism, Modernism and British
Culture, p.216

133 Caughie, John, Television Drama: Realism, Modernism and British Culture, p.217

47



1950-ness’ by the attributes of fashion.”'** Het grote probleem dat Jameson ziet is dat de nostalgie
de afstand verkleint met het historische verhaal. De objectiviteit ten opzichte van het beeld
verdwijnt en hiermee verdwijnt ook de mogelijkheid tot actieve ervaring van de geschiedenis.

In zijn boek Yearning for Yesterday, a Sociology of Nostalgia™® beschrijft Fred Davis een
aantal theorieén met betrekking tot nostalgie. Het woord nostalgie is een combinatie van het
Griekse woord nostos, het terugkeren naar huis, en algia, een pijnlijke conditie werd het woord
voor het eerst gebruik door de Zwitser Johannes Hofer aan het einde van de 17° eeuw. Hij
omschreef met dit gevoel het de extreme mate van heimwee bij de Zwitserse soldaten die ver van
hun thuisland vochten.'® Nostalgie heeft voor Davis vooral te doen met een bepaald gevoel; een
verlangen. “In light of the word’s great vogue in recent years, it is conceivable that ‘nostalgia’ (...)
will in time acquire connotations that extend its meaning to any sort of positive feeling toward
anything past.”'” Davis geeft dus aan dat nostalgie een begrip is waarbij vooral moet worden
gedacht aan een verlangen naar een verleden. Een verleden dat voor iemand, in het licht van diens
huidige situatie, een geheel vormt en een duidelijk afgerond gedeelte vormt. Kortom, het heden
wordt altijd gemeten aan het verleden. “Nostalgia’s special relationship to the past has to do with
the relatively sharp contrast that the experience casts on present circumstances and conditions,
which, compared to the past, are invariably felt to be and often reasoned to be as well, more
bleak, grim, wretched, ugly.”'® In de vergelijking tussen heden en verleden komt het laatste dus
altijd als morele winnaar uit de bus. Het verleden is mooier, mensen waren aardiger et cetera.
Kortom, men heeft dus een (geromantiseerd) compleet beeld van een verleden. Wanneer iemand
vindt dat het verleden mooier is dan het heden, is men dus feitelijk niet tevreden over de huidige
situatie. Door te denken aan het verleden kan men als het ware even ontsnappen aan de bleke
realiteit van de dag en aan een onzekere toekomst. Belangrijk om te beseffen is dus het feit dat dit
geromantiseerde beeld feitelijk niets meer is dan een mythe die aan de hand van nostalgie wordt
opgebouwd. “The nagging sense of the absence of a future undercuts what is perhaps the chief
unspoken aim of nostalgia’s excersise, that is, to assuage apprehension of the future by retrieving
the worth of the past.”'*’

Bovenstaand gevoel van nostalgie heeft eigenlijk betrekking op één persoon. Het is echter
ook mogelijk om een collectief gevoel te ontwikkelen. Nostalgie heeft dan een “common
experiential base to which the word points”. Zo kan een groep bijvoorbeeld verlangen naar een
andere periode, omdat er in het heden dusdanig veel verslechterd is in hun eigen positie. Davis zegt
hierover het volgende: “Nostalgia (...) rechannels them [memories] into a more private sphere of

shared memories and self regulatory sentiment over ‘the way things were’.”' Een herinnering die

134 Jameson, Frederic (1991), geciteerd in: Caughie, John, Television Drama: Realism, Modernism and British

Culture, p.211

135 Davis, Fred, Yearning for Yesterday, a Sociology of Nostalgia, The Free Press New York, New York, 1979
6 Ibidem. Het originele artikel is van Johannes Hofer, Medical Dissertation on Nostalgia, 1688 in het Latijn,
vertaald door Carolyn K. Anspach, 1934

57 Tbidem, p.8

8 Ibidem, p.15

9 Tbidem, p.71

0 Tbidem, p.7&110

48



meerdere mensen hebben, kan dus volgens Davis voor iedereen persoonlijk net een iets andere
betekenis hebben. Deze uitspraak van Davis heeft natuurlijk overeenkomsten met het collectief
geheugen van Maurice Halbwachs. Ook Halbwachs geeft aan dat bij het herinneren binnen een
sociale groep, een groter collectief, men de herinnering uiteindelijk altijd naar zichzelf toetrekt.
Het nostalgische gevoel is er dus voor iedereen binnen de groep, maar vervolgens verwerkt iedereen
het op een iets andere manier. Het gaat dus binnen een collectief nostalgisch gevoel om de
herinneringen die iedereen deelt, de herinneringen waar iedereen plezier aan heeft beleefd.
Collectieve nostalgie refereert dus aan de conditie waarin de symbolische objecten heel
publiekelijk toegankelijk waren en een familiair karakter hadden. Deze symbolische bronnen uit het
verleden kunnen onder de juiste condities een golf van nostalgie teweeg brengen bij miljoenen
mensen tegelijkertijd. ™

Wanneer een herinnering door een groep gedeeld kan worden, kan een groep natuurlijk
bestaan uit mensen binnen één bepaalde generatie. Nostalgie kan een ‘hulpmiddel’ zijn bij het
vormen van een identiteit van een bepaalde generatie. Dit komt omdat de herinneringen een band
scheppen binnen de generatie en daardoor zorgen voor een gevoel van saamhorigheid. In plaats van
het ‘toevallig op dezelfde plaats en tijd zijn’ van de leden van een generatie (terwijl je voorouders
bijvoorbeeld een heel andere plaats op de wereld hadden) geeft nostalgie een generatie nu een
startpunt en een reden mee: “It should be kept in mind that nostalgic sentiment dwells as the very
heart of a generation’s identity; that without it, it is unlikely that a ‘generation’ could come to
conceive of itself as such.”' Men trekt zich als generatie op aan een collectief geheugen. Vaak is
het echter zo dat deze herinneringen zich hebben voltrokken, hebben plaatsgevonden in een
periode voordat de betreffende generatie bestond. Het zijn dus feitelijk niet hun eigen
herinneringen, maar geleende herinneringen. Het is dus goed mogelijk volgens Davis dat die
herinneringen die voor een oudere generatie een nostalgisch gevoel oproepen, ook een gevoel
oproepen bij een jongere generatie. Het zal niet exact hetzelfde gevoel zijn als bij de oudere
generatie, maar doordat de jongere generatie ziet dat deze gevoelens bestaan bij de ouderen,
creéren zij in zichzelf een verlangen naar de periode waar de oudere generatie zo’n heimwee naar
heeft. Feitelijk heeft Davis het hier dus over een nostalgie naar het onbekende.

Deze conclusie van Davis is van groot belang voor het onderzoek van deze scriptie. Hij geeft
aan dat het mogelijk is dat een hele generatie een verlangen koestert naar een periode waarin zij
niet aanwezig waren. Deze reden voor dit verlangen is gevoel van nostalgie van de oudere
generatie. Door deze nostalgische gevoelens ontstaat er bij de jongere generatie een
geromantiseerd beeld van de geschiedenis. Ook wel logisch, aangezien de oudere generatie bij
nostalgische gevoelens alleen de goede herinneringen aan Nederlands-Indié doorgeeft. Men vergeet
bij deze herinneringen de slechte kanten van het leven in Indi€, omdat deze ondergeschikt zijn
gemaakt aan het verlangen naar vroeger. In het licht van deze theorie is het dus logisch dat de
tweede generatie een ietwat vertekend beeld heeft van het leven in Nederlands-Indié. Zij kennen

uit de verhalen, beelden, muziek en boeken immers alleen de mooie kanten van het leven in de

"' Davis, Fred, Yearning for Yesterday, a Sociology of Nostalgia, p.122

2 Tbidem, p.115

49



archipel. De tweede generatie heeft zich dus een beeld gevormd van Nederlands-Indi€, dat bijna
mythische proporties heeft aangenomen. De mythe is dus de uiteindelijke boodschap die wordt
overgedragen. De nostalgische gevoelens geven de mythe haar uiterlijk mee; bepalen dus hoe de
mythe wordt vormgegeven. De manier waarop Seunke de film GORDEL VAN SMARAGD heeft vormgegeven
verschilt dus met de manier waarop de Indische gemeenschap dit zelf graag had gezien. Op dit punt

kom ik in het volgende hoofdstuk, de analyse van de film, nog terug.

3.3 Toen en nu

Zoals ik in de inleiding van het hoofdstuk heb aangegeven, wil ik in de komende paragraaf de
theorie iets meer betrekken op het heden. Zowel de huidige samenleving, als het ‘heden’ zoals dit
in de film GORDEL VAN SMARAGD wordt verteld. Met betrekking tot dit onderwerp komen verschillende

begrippen en theoretici aan de orde.

3.3.1 History from below

Historicus Anton Kaes doet in zijn boek From Hitler to Heimat: the Return of History as Film'*
onderzoek naar de films die in Duitsland na de Tweede Wereldoorlog zijn gemaakt. De terugkerende
vraag in de verschillende hoofdstukken is of de films op een historisch verantwoorde manier de
geschiedenis vertellen en in welke relatie de films staan tot het Duitsland uit de Tweede
Wereldoorlog. In het laatste hoofdstuk van zijn boek onderzoekt Kaes de Duitse serie HEIMAT (1984,
Edgar Reitz). Het woord ‘heimat’ is in de jaren 80 geen nieuw woord in de Duitse taal, maar heeft
wel een aantal betekenisveranderingen ondergaan. Daar waar het woord in eerste instantie stond
voor het simpele ‘boerenland’, kreeg het na 1933 een negatieve bijsmaak. Eind jaren 70 en verder
dus in de jaren 80 beleefde het woord zijn wedergeboorte en kwam het weer te staan voor
Duitsland als thuisland zonder de negatieve herinneringen.

HEIMAT was de Duitse reactie op de Amerikaanse serie HOLOCAUST, zeer succesvol in
Duitsland, maar die serie had natuurlijk een ‘geallieerd’ standpunt. Het Duitse volk werd als één
afgebeeld, zonder veel nuancering. De logische reactie kwam zoals gezegd van Duitse filmmakers,
die recht wilden doen aan de verhalen die zij zelf kenden uit de periode.

‘History of the everyday’, het gewone dagelijks leven, is in de serie van belang. Reitz legt
de nadruk in eerste instantie dan ook niet op de grote politieke gebeurtenissen, maar meer op de
dagelijkse verwikkelingen waar de gewone mensen mee worstelen. Naast deze persoonlijke
verhalen zijn ook de omgeving en de sfeer van belang. Veel aandacht is er voor de omgeving van de
personages. Het idee van de serie HEIMAT is dat de Duitsers eindelijk hun eigen verhaal kunnen
vertellen. Reitz vindt deze persoonlijke verhalen minstens zo belangrijk als de grote lijnen van de
oorlog die men al kent. Belangrijk cinematografisch aspect binnen het principe van het ‘persoonlijk
verhaal’ is het gebruik van persoonlijke manieren van herinneren. De serie maakt gebruik van

bijvoorbeeld foto’s en video’s die de personages ‘zelf’ geschoten hebben. Dit draagt bij aan het

143 Kaes, Anton, From Hitler to Heimat: the Return of History as Film, Harvard U.P., Cambridge, 1989

50



realisme binnen de serie en zorgt vaak voor de voortgang van het verhaal door nieuwe informatie
aan te leveren. Het is nu zo dat binnen een historisch verhaal gebruik wordt gemaakt van
technieken om het verleden vast te kunnen leggen (foto en video). Deze foto’s worden in feite dus
gebruikt om het verhaal voort te duwen, het is een kapstok waaraan de rest van het verhaal wordt
opgehangen. In de film GORDEL VAN SMARAGD is dit in niet helemaal het geval. De
documentairebeelden aan het begin van ieder hoofdstuk dienen weliswaar als opstapje, als kapstok,
naar het fictieve gedeelte, maar ze hebben niets van doen met persoonlijke memorabilia. In dit
fictieve gedeelte wordt vervolgens duidelijk welke impact deze beelden hebben op het dagelijks
leven van de gewone burger.

Deze alledaagse geschiedenis wordt ook wel history from below genoemd. Belangrijke
kenmerken van deze manier van de representatie van geschiedenis zijn ten eerste dat de nadruk ligt
op verhalen van gewone arbeiders en boeren. Ten tweede is het zo dat de overdracht van hun
cultuur en tradities voornamelijk mondeling plaatsvindt (de persoonlijke verhalen vind je immers
nooit in officiéle geschiedenisboeken, maar worden altijd mondeling doorverteld). History from
below geeft dus eigenlijk aan wat de invloed is van deze officiéle geschiedenis op de levens van de
gewone arbeiders.'*

Een belangrijke vraagstelling is of er in de film GORDEL VAN SMARAGD sprake is van een
zogenaamde history from below. De representatie van een verhaal van een gewone sterveling,
wiens leven beinvloedt wordt door de omstandigheden waar hij niets aan kan doen. In de film
GORDEL VAN SMARAGD is dit het geval: de levens van de personages worden beinvloed door de gevolgen
van de Tweede Wereldoorlog. Aan de andere kant van dit ‘persoonlijke verhaal’ zijn er de
persoonlijke herinneringen (foto’s etc) die voor de koppeling zorgen naar een verleden of naar de
grotere gebeurtenissen. Dit is in de film niet het geval. Het zijn beelden van Hitler, de invasies et
cetera die men te zien krijgt; deze beelden zijn niet van de personages zelf. Het blijft dus een
vraag of de term history from below van toepassing is op deze film. Bij de analyse van de film zal ik
hier verder op ingaan.

Een ander punt dat in het boek van Kaes aan de orde komt is de schuldvraag. Voor het eerst
in lange tijd in de filmgeschiedenis wordt Duitsland in de periode van de Tweede Wereldoorlog
positief belicht. Duitsers bepalen weer hun eigen geschiedenis, in plaats van te luisteren naar de
oordelen van de Amerikanen. De verbeelding van Duitsers werd in de serie Heimat vaak als ‘te
positief’ gezien. De vraag die echter steeds terugkeert, is of het Uberhaupt mogelijk is om filmisch
te verbeelden wat er gebeurd is."® Morley en Robins komen in hun artikel verder terug op de

schuldvraag; daar zal ik ook verder ingaan op dit vraagstuk.

144 Kaes, Anton, From Hitler to Heimat: the Return of History as Film, p.172&173

13 Tbidem, p. 1779

51



3.3.2 Thuisloosheid

Het onderwerp van het boek Spaces of Identity: Global Media, Electronic Landscapes, Cultural
Boundaries™ van David Morley en Kevin Robins is de constructie van identiteit. Het hoofdstuk dat ik
uit het boek gebruik, No Place like Heimat, gaat in op de herinnering aan het verleden en de
constructie van een identiteit op verschillende niveaus. De Duitse problematiek (ook omschreven
aan de hand van de serie Heimat van Reitz) dient als uitgangspunt en vergelijking.

Morley en Robins signaleren een vorm van wat zijn noemen ‘thuisloosheid’ (homelessness)
bij de moderne mens. Het is juist dit begrip van ‘thuis’ dat de schrijvers intrigeert. Thuis in een
wereld waarin de horizon zich continu verbreedt en waarin grenzen vervagen. "’ Daar waar men
zich vroeger thuis voelde in een lokale gemeenschap, is nu de omgeving niet langer een garantie om
je thuis te voelen. Naast de lokale gemeenschap waren ook religie en de continuiteit van traditie
punten waardoor men zich thuis voelde. Plaats ondersteunt in deze tijd niet per definitie meer onze
identiteit. “Where once it was the case that cultures were demarcated and differentiated in time
and space, now ‘the concept of a fixed, unitary, and bounded culture must give way to a sense of
the fluidity and permeability of cultural sets’.”'* Door dit gevoel van thuisloosheid versterkt het
gevoel dat mensen een expressieve relatie willen onderhouden tot het verleden. We hebben al
eerder bij Davis gezien dat het ongenoegen in het heden en de onwetendheid van de toekomst
ervoor zorgen dat iemand verlangt naar de duidelijkheid van een afgebakend verleden. Men wil zich
op een bepaalde manier thuis gaan voelen bij de oude normen en waarden binnen een nieuwe tijd
en ruimte.

Morley en Robins bekijken de constructie van identiteit op drie verschillende niveaus. Twee
van de drie niveaus zijn van belang bij de discussie die is ontstaan rondom de film GORDEL VAN
SMARAGD. Voor de volledigheid benoem ik alle drie de niveaus.

Het eerste niveau is dat van de identiteit van Europa. Europa, in vroegere tijden een
afgebakend geheel lijdt aan een identiteitscrisis. Nu de grenzen van Europa steeds vager worden,
komen er meer en meer verschillende identiteiten binnen de grenzen. Daar waar men vroeger
duidelijk een historie en geografische ligging had waarmee men zich verbonden voelde, is dat nu
steeds minder het geval. Europa heeft dan ook een defensieve houding aangenomen, om zich te
verdedigen tegen de ‘andere’ culturen en identiteiten.

Er zijn echter mensen die zich niet direct verbonden voelen met hun identiteit als
Europeaan. Zij identificeren zich meer met de tweede laag die Morley en Robins onderscheiden: één
van de vele nationale culturen en identiteiten binnen Europa. Zij zien de nationale cultuur als “the
basis of a more authentic sense of belonging” en voelen dat “it is only in the sense of nationhood

that one can feel truly at home”' Er bevinden zich binnen de veranderende grenzen van Europa

'4¢ Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’, In: Spaces of Identity:
Global Media, Electronic Landscapes, Cultural Boundaries, Routledge, London, 1995

7 Tbidem, p.86

8 Wolf (1982), geciteerd in: Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’,
In: Spaces of Identity: Global Media, Electronic Landscapes, Cultural Boundaries, p.87

149 Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’, p.88

52



dus vele verschillende nationale gevoelens. ledereen wil ergens bijhoren en het nationalisme leent
zich daar goed voor.

Een derde niveau is de vorming van identiteit binnen een regio. De veelheid aan regionale
tradities, talen, dialecten en culturen vormen de basis voor authentieke identiteiten. Binnen Europa
zijn het vooral de regio’s, de volken die onderdrukt worden die zich op dit regionale niveau sterk
verbonden voelen. Men krijgt een romantische utopie door zich sterk te maken voor het kleine, het
regionale; de utopie van de underdog. Maar Morley en Robins zien niet alleen de regionale vorm van
identiteitsvorming als utopie: “Heimat is an ominous utopia. Whether ‘home’ is imagined as the
community of Europe or of the nation state of or the region, it is steeped in the longing for
wholeness, unity, integrity. It is about community centred around shared traditions and
memories.”'® Heimat heeft dus niet zozeer te maken met de grootte, maar iiberhaupt met een
band die iemand heeft met het verleden; een verleden dat vaak al verdwenen is, dat niet meer
bestaat. Men wil de basisbegrippen van de cultuur en identiteit behouden. De rest, of zoals de
schrijvers van het boek het noemen, de ‘ander’, wordt altijd gezien als indringer en als bedreiging
voor de integriteit van de groep.™" De discussie om de film GORDEL VAN SMARAGD heeft gedeeltelijk te
maken met de laatste twee niveaus. Vanuit Nederlands perspectief gezien is Nederlands-Indié niet
meer dan een regio. Weliswaar 65 keer zo groot als het moederland, maar toch een regio met
andere gewoonten en specifieke gebruiken die ‘wij als westerlingen’ niet kennen. Vanuit het
Indonesisch perspectief wordt Indonesié gezien als nationale cultuur. Deze verschillende
interpretaties leiden tot conflicten, waarbij het einde van de film zorgt voor een duidelijk
statement. Hierop zal ik in het volgende hoofdstuk terugkomen.

Morley en Robins zien dat de constructie van identiteit te maken heeft met de moderne
vormen van communicatie. Ons geheugen is gedeeltelijk opgebouwd uit materialen die ons worden
aangeleverd door de film- en televisie-industrie. Dit hebben we eerder gezien bij de theorieén van
Hoskins, die ook de nadruk legde op de ‘herinneringen’ die we verkrijgen uit de verschillende
media. Belangrijk hierbij is de rol van de nationale filmindustrie. Ook op het gebied van een
nationale industrie wordt vaak een verdedigende houding aangenomen. Men wil de eigen identiteit
uitdragen in plaats van de opgelegd Amerikaanse (Hollywood) identiteit. Film is dus een manier om
de eigen identiteit uit te dragen: “Just as nationhood is not given but ‘always something to be
gained’, so ‘cinema needs to be understood as one of the means by which it is gained’.”"'*2 Het gaat
dus om de verhalen die we vertellen die de link vormen tussen de periodes uit het verleden die ons
moeten vertellen wat we moeten doen in het heden. De oplossing tot een probleem wordt dus vaak
gezocht in het verleden. lIdentiteit is een zaak van herinneren in zijn algemeen, en van
herinneringen aan ‘thuis’ in het bijzonder. HEIMAT is in dit geval een bijzonder voorbeeld. Een
beladen begrip waaraan Reitz een nieuwe draai probeerde te geven. Het begrip wordt uit de
negatieve hoek getrokken en toepasbaar gemaakt voor iedereen die verlangt naar een thuis, naar

een plek waar ze het gevoel hebben erbij te horen. “Heimat is a place no one has yet attained, but

150 Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’, p.89

51 1bidem.

152 Higson (1989), geciteerd in: Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’,
p- 90

53



for which everyone yearns.”'® ledereen wil dus ergens bijhoren, maar op het moment dat iemand
denkt er dichtbij te zijn, blijkt dat toch nooit het geval te zijn. Mensen blijven altijd een lengte
verwijderd van waar ze willen zijn.

Het laatste punt dat Morley en Robins aanhalen is het principe van schuld. Het voorbeeld
dat zij gebruiken is dat van de Viétnam oorlog. Het filmisch representeren van de Viétnam oorlog
hangt af van actieve processen in het heden. De normen en waarden uit het heden worden
getransporteerd naar het verleden. Om de verhalen draaglijk en doorlopend te maken is “the
historical Vietman War, a specific set of conflictual events, policies and conditions (...) transformed
into a symbolic ‘Vietnam’, just as with the German (and thus European) past in HOLOCAUST and
HEmMAT.”"™* Binnen deze problematiek en films is er niet alleen de vraag van lijden en verdriet,
maar, belangrijker, ook van “cultural blockage created by questions of guilt, and how that is to be
represented. (...) We also have the question of whether it is possible to undertake a ‘progressive’
reappropriation of patriotic sentiment, along with the further issue of the potential usurpation of
the role of victim by the perpetrators of the initial violence.” ">

Dit is van belang voor dit onderzoek: de culturele ‘blockage’. Wordt de schuldvraag in dit
historisch drama aan de kaak gesteld of niet? En zo ja, hoe moet het worden gerepresenteerd?
Worden de overtreders (de Nederlanders in dit geval) ook zo gerepresenteerd of krijgen ze de rol
van slachtoffer? En als laatste: wordt het geweld in de film gemarginaliseerd - hoe wordt het
geoond? Het gaat hier immers om de Nederlandse rol in Nederlands-Indi€. Nederlanders hebben zich
daar niet altijd even netjes gedragen en in een kroniek als GORDEL VAN SMARAGD kan het niet anders
dan dat dit soort schuldvragen aan bod komen. lk zal dit onderwerp verder behandelen in het

volgende hoofdstuk, wanneer de analyse van GORDEL VAN SMARAGD aan bod komt.

3.3.3 Drama in Nederland

De voorgaande paragrafen gingen vooral in op de Duitse of Amerikaanse situatie. In deze paragraaf
wil ik de nadruk leggen op de Nederlandse productie van historisch drama. Er is niet bijzonder veel
geschreven over dit onderwerp. De artikelen over dit onderwerp zijn van de hand van Sonja de
Leeuw. Haar artikel Omzien in wisselend perspectief. Geschiedenis in Nederlands televisiedrama.
is dan ook de basis van deze paragraaf. Het artikel gaat dieper in op de manier waarop geschiedenis
in Nederlands televisiedrama wordt verbeeld en wat dit bijdraagt aan de vorming van de
Nederlandse identiteit. Het artikel gaat, zoals de titel doet vermoeden, over televisiedrama. lk zal
hieruit de gedeelten gebruiken die ik nodig heb voor de analyse van de film GORDEL VAN SMARAGD.

De Leeuw begint haar artikel met de opmerking dat er de afgelopen jaren een opleving is
geweest in de aandacht voor historische gebeurtenissen in Nederlands drama. De vraag rijst dan ook

“in hoeverre Nederlands historisch drama een bijdrage probeert te leveren aan de versterking van

153 Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’, p.91
* Ibidem, p.93

155 :

Ibidem.
156 Leeuw, Sonja de, ‘Omzien in wisselend perspectief. Geschiedenis in Nederlands televisiedrama.’ In:
Tijdschrift voor Mediageschiedenis, Het Spinhuis, Amsterdam, 1998

54



nationale identiteit.”"™ De aandacht die de geschiedenis binnen historisch drama heeft gekregen is
grofweg te verdelen in drie benaderingen. Het noemen van de benaderingen dient het volgende
doel: ik denk dat een belangrijk conflict tussen de filmmakers en het Indische filmpubliek te maken
heeft met verschillende benaderingen. De twee groepen hebben wellicht allebei een andere
benadering in hun hoofd bij deze film. Ik denk dat voor alledrie de benaderingen iets te zeggen is,
en hieronder benoem ik de benaderingen en leg ik de link naar de film.

De eerste benadering is die van geschiedenis als decor. De geschiedenis wordt gebruikt als
een achtergronddecor. In het licht hiervan wordt een verhaal verteld over individuele handelingen
en emoties. Het belang ligt niet zozeer in de historische feiten of historische gebeurtenissen. Het
verleden hoeft namelijk niet verwerkt te worden, als bij een trauma, maar het dient alleen de
behoeften in het heden. Met betrekking tot GORDEL VAN SMARAGD is deze benadering naar mijn idee
niet van het grootste belang. lk ben van mening dat er wel degelijk een trauma is dat verwerkt
moet worden en dat er ook wel degelijk de historische feiten en gebeurtenissen belicht. Er wordt
immers gewerkt met documentairebeelden om de ‘echtheid’ van de situatie aan te geven. Het is
wel zo dat er wel een verhaal wordt verteld over individuele handelingen, maar deze handelingen
worden afgezet tegen de historische gebeurtenissen, omdat ze hierdoor worden beinvloedt.

De tweede benadering is die van geschiedenis als onderwerp. De geschiedenis dient als
hoofdpersoon in zijn eigen film. De andere elementen binnen de film, zoals de personages en het
verhaal, zijn er slechts om het hoofdonderwerp te dienen. De historische gebeurtenissen worden
gedramatiseerd om een lopend verhaal te vormen. Het gevolg hiervan is dat de relatie tussen
historische feiten en gedramatiseerde gebeurtenissen soms onduidelijk is. De geschiedenis komt aan
bod aan de hand van het persoonlijke verhaal van een individu. Deze benadering valt wel iets voor
te zeggen. Door het gebruik van de vele documentairebeelden en de mate van belangrijkheid van
historische feiten en gebeurtenissen krijgt de geschiedenis wel een heel belangrijke plaats binnen
de film. Het principe dat de personages er in de film zijn om de geschiedenis te dienen ben ik het
voor deze film niet helemaal mee eens. |k denk toch dat de geschiedenis een grotere invloed heeft
op de personages dan andersom het geval is.

De derde benadering is die van geschiedenis als een proces van verandering. Binnen een film
of serie verstrijkt een langere periode, en het is juist de verandering die het thema is van dit soort
films en series.'® Deze vorm past denk ik het beste bij de kroniekvorm van GORDEL VAN SMARAGD. De
tien jaren die de film beslaat zijn eigenlijk één grote periode van veranderingen. Er wordt een
beginsituatie neergelegd waarin Theo arriveert in een idyllische omgeving waar nog geen problemen
zijn ontstaan. Het gaat in die tien jaar juist om het feit dat er een oorlog en een
onafhankelijkheidsstrijd uitbreken en de pogingen van de personages om in te spelen op alle nieuwe
situaties. Het liefdesverhaal van Theo en Ems speelt zich af tegen een steeds veranderende
achtergrond, waarin ze keer op keer rekening moeten houden met nieuwe situaties en zich
aanpassen hieraan. Naar mijn idee is de laatste van de drie benaderingen degene die het meest van

toepassing is op GORDEL VAN SMARAGD. Zoals hierboven aangegeven wil dit dus niet persé zeggen dat er

157 Leeuw, Sonja de, ‘Omzien in wisselend perspectief. Geschiedenis in Nederlands televisiedrama, p.47

8 Tbidem, p.48

55



geen elementen van de andere twee in aanwezig zijn. Wanneer de makers het proces van
verandering willen uitbeelden en de kijkers het idee hebben dat ze een film krijgen waarin de
geschiedenis het decor of wellicht juist het onderwerp is, zijn de ideeén bij aanvang van de film dus
compleet verschillend. Dit kan bijdragen aan een kritische houding achteraf, omdat de
toeschouwers het idee hebben dat ze een andere film gezien hebben dan hen eigenlijk was beloofd.

Belangrijk om op te merken is het feit dat, en dit argument is al eerder aan de orde
gekomen, historisch drama vaak dient om een standpunt over te kunnen brengen uit het heden,
door dezelfde normen en waarden uit te laten drukken in het verleden. Juist door hedendaagse
problematiek zich af te laten spelen in een voorbije periode kan een universele waarde worden
meegegeven. Op deze manier heeft een probleem (als onderwerp van historisch drama) een begin,
midden en een einde - een oplossing. Juist in dit einde kan men de hedendaagse normen en
waarden laten spreken, omdat men pretendeert dat het een oplossing is die niet zelf wordt
aangedragen, maar resulteert uit de normen en waarden van de voorbije periode. Het uitdragen van
deze identiteit zal in de volgende paragraaf verder aan de orde komen.

Pas in de jaren 90 komt Nederlands-Indié als onderwerp aan bod in historisch drama. Nu ligt
de nadruk op drama dat specifiek geschreven is voor televisie. Er is een groot aantal documentaires
gemaakt over Nederlands-Indi€, maar het aantal speelfilms is op één hand te tellen. Op de website
van het Indisch filmarchief staan onder het kopje ‘speelfilms’ een totaal van drie films, waarvan
Gordel van Smaragd er één is." In de film GORDEL VAN SMARAGD kan Nederlands-Indié gezien worden
als een regio. Een groot uitgevallen regio weliswaar, maar met dezelfde kenmerken die eerder in
dit hoofdstuk aan de orde zijn gekomen. Juist de erkenning van deze regionale identiteit is van
belang. Zo concludeert De Leeuw: “Als antwoord (..) op de toenemende globalisering van de
wereld, wordt gezocht naar de wortels van culturele identiteit.”'®® Voor een groep mensen binnen
de Nederlandse samenleving liggen deze wortels, hun roots een halve aardbol van Nederland

vandaan, en kun identiteit is onlosmakelijk verbonden met deze plek op aarde.

3.3.4 Nu

In eerdere paragrafen is al aan de orde gekomen dat het vaak een hedendaags denkbeeld is dat
wordt gepresenteerd in een voorbije periode. In andere woorden: een hedendaagse ideologie die

ter sprake komt in historisch drama. In deze paragraaf ga ik daar aan de hand van de artikelen van

161 162
) ).

Colin McArthur (Historical Drama) ™', LeMalhieu (Imagined Contemporaries
Colin McArthur geeft in zijn artikel aan dat historisch drama “fulfils an ideological function

and that there will be a relationship between the popularity of a programme and the extent to

159

http://www.geocities.com/indischfilmarchief/index2.htm is de site van het Indisch Filmarchief, een

organisatie die zich bezighoudt met het verzamelen, de conservering en bestudering van (amateur) films over en
vooral uit Nederlands-Indié. De andere twee speelfilms die op de website worden genoemd zijn Oeroeg (1993)
en Gevangenen op Java (1995).

10 eeuw, Sonja de, ‘Omzien in wisselend perspectief. Geschiedenis in Nederlands televisiedrama.’, p.66

1! McArthur, Colin, ‘Historical Drama’ In: Bennett, T., Popular Television and Film, London, 1981

162 LeMalhieu, D., ‘Imagined Contemporaries: cinematic and televised dramas about the Edwardians in Great
Britain and the United States, 1967-1985°, In: Historical Journal of Film, Radio and Television, Vol.10, nr.3,
1990

56



which it reinforces the ideological position of the majority audience.” McArthur zegt hiermee dat de
populariteit afhangt van het principe dat er veel mensen moeten zijn die het in hun huidige bestaan
de ideologische positie aanhangen. Het is aannemelijk, zo zegt McArthur, dat een samenleving die
door een periode gaat van historische veranderingen en waarin men dit gedesoriénteerd ondergaat
“will therefor tend to recreate (...) images of more (apparently) settled times, especially times in
which the self-image of the society as a whole was (...) optimistic.”'®® Dit heeft dus weer te maken
met het gevoel van nostalgie; het verlangen naar het verleden waar het beter was en waar men het
leven kon overzien. Welke periode dat is maakt dus niet uit. McArthur gebruikt hierbij het
voorbeeld van een Engelse serie UPSTAIRS, DOWNSTAIRS. Hij schrijft een ideologie toe van het heden
aan de periode waarin de serie zich afspeelt. Er wordt dus met de kennis van het heden gekeken
naar een periode uit het verleden. Deze periode wordt vervolgens doorzeefd met uitspraken en
meningen die men in de huidige samenleving vindt. Het hangt af van de samenleving die het
historisch drama bekijkt, welke periode het drama beslaat. De blik in het verleden verzorgt de
ideologische behoeften in het heden.'® Het is ook niet zo dat er in historisch drama geen
verwikkelingen mogen zijn die het leven van vroeger niet ingewikkeld maken (het heet tenslotte
niet voor niets drama) maar “the overall mood (...) is one of celebration of the relatively cosy
stability of a society in which everyone (...) knows his/her place.”'®

Net als McArthur behandelt ook LeMalhieu Britse series. En ook LeMalhieu komt tot de
conclusie dat in dit historisch drama vooral naar voren komt wat men in de huidige samenleving
bezig houdt. Volgens de schrijver zijn er drie categorieén waarin de vraagstukken naar voren
komen. In de eerste plaats is het de klassenstrijd en sociale hiérarchie. McArthur haalde de serie al
aan, maar ook LeMalhieu komt uit bij UPSTAIRS, DOWNSTAIRS. Men kijkt in het heden op een andere
manier tegen deze strijd aan: “Class distinctions obsessed the Edwardians in ways that modern re-
creations could either satirise or celebrate but not ignore.”'® In de tweede plaats is er de kwestie
van gender. Periodes zoals de jaren 70, met het opkomende feminisme, drukken een stempel op de
manier waarop de historische representatie zijn vorm krijgt. De vrouwelijke personages krijgen een
zelfvertrouwen en een macht mee die duidelijk staat voor de hedendaagse periode. Aan de andere
kant worden vaak mannen als ‘verlicht’ afgebeeld. Ze waren niet de onderdrukkers maar zagen hun
vrouw als gelijkwaardige partner binnen de relatie."” In de derde plaats tenslotte is de grote
verandering in de sociale omgang door de Eerste Wereldoorlog als breuk in de geschiedenis van het
nationalisme. De samenleving zoals men die kende hield eigenlijk op met bestaan tijdens de oorlog
en verbrijzelde hiermee de idylle van ‘upstairs’, de upper-class.'®®

De drie punten die hierboven worden genoemd, zijn allemaal in meer of mindere mate aan
de orde in GORDEL VAN SMARAGD. De klassenstrijd is eigenlijk één van de basispunten van de film en

van de situatie in zijn algemeen in Nederlands-Indié. Ook de verandering in de verhoudingen binnen

163 McArthur, Colin, ‘Historical Drama’, p.288

' Ibidem, p.289

1% Tbidem.

166 LeMalhieu, D., ‘Imagined Contemporaries: cinematic and televised dramas about the Edwardians in Great
Britain and the United States, 1967-1985°, p.247

17 Ibidem, p.250

' Ibidem, p.251

57



de samenleving zijn van groot belang. De periode die de film beslaat is een periode waarin er veel
veranderd voor de bevolking; Veel hiervan klinkt door in de relatie die men in het heden heeft met
dit verleden.

Wat er gebeurt bij deze series, en UPSTAIRS, DOWNSTAIRS is daar een heel goed voorbeeld van,
is dat men niet zozeer kijkt naar het wel en wee van de upper-class, maar dat men juist de
problemen en het leven van de minder bedeelden sociaal bespreekbaar maakt. Dit past geheel in de
sociale periode waarin de series werden uitgezonden, en vaak komen zaken als stakingen en
onvrede met de regering naar voren door ze te laten uiten door deze lower-class.

Het punt dat McArthur heel duidelijk aanhaalt is het verschil tussen een heersende ideologie
die volgens hem wordt gezien als natuurlijk. Wanneer deze ideologie wordt uitgedragen kan het
zelfs zijn dat we niet eens in de gaten hebben dat de maker een idee probeert over te brengen. Het
valt ons pas op wanneer er een ideologie wordt uitgedragen die voor ons vreemd is, dan zien we die

als een politiek statement.'®’

3.4 Een nieuw verleden

Net als bij de discussie over historische representatie, heeft ook hier Robert Rosenstone het laatste
woord. In zijn boek Revisioning History: Film and the Construction of a New Past'”® komt hij met
handvatten om op een nieuwe manier in het heden met het verleden om kunnen gaan. In het boek,
verdeeld in 13 hoofdstukken met ieder een andere schrijver maak ik alleen gebruik van het
inleidende hoofdstuk, dat geschreven is door Rosenstone zelf.

Het boek is ingedeeld in drie delen, ieder waarvan Rosenstone onderscheidt als een
eigenschap, een manier waarop film op een manier met het verleden om kan gaan. Belangrijk in
alle gevallen is dat “we must look for the meaning that is beyong the ‘footnotes, bibliography and
other scholarly apparatus.”"”

In de eerste plaats is dat door middel van contesting history. In deze manier van filmen kan
de film zich als een rivaal meten aan de geschiedenis. Het maakt in dit geval niet uit of het gaat om
grote gebeurtenissen of dat het kleinere evenementen zijn. Het gaat erom dat filmmakers de strijd
zijn aangegaan met de conventionele interpretaties van het verleden.'”

De tweede mogelijkheid is door visioning history. Hierbij gaat het om de manier waarop het
individu en de samenleving de geschiedenis representeren door middel van film. De verschillende
middelen die kunnen worden gebruikt zijn bijvoorbeeld de stijlmiddelen binnen een film zoals het
gebruik van bepaalde geluiden of een interpretatie aan de hand van een montage.'” Deze twee
manieren van representeren hebben nog betrekking op een realistische manier van film maken.
Rosenstone gaat echter in zijn boek vooral in op films in zijn algemeen die serieus bezig zijn met

het representeren van de geschiedenis. Een ander soort films dan realistische films kan daarbij ook

169 McArthur, Colin, ‘Historical Drama’, p.297

17" Rosenstone, Robert, Revisioning History: Film and the Construction of a New Past.
! Ibidem, p.11

2 Ibidem, p.8

' Ibidem, p.9

58



aan de orde komen. Een soort film dat “tests the boundaries of what we can say about the past and
how we can say it, points to the limitations of conventional historical form, suggests new ways to
envision the past and alters oursense of what it is”'"

Deze derde vorm noemt Rosenstone revisioning history, opnieuw kijken naar de
geschiedenis. De film wordt bekeken als een manier waarop we complexe psychologische en
historische situaties kunnen verbeelden. Dit kan bijvoorbeeld door surrealisme of expressionisme.
Concluderend zegt Rosenstone dat het eraan ligt “how we look at and think about and remember
and make meaningful what remains of peoples and events.”'” Het ligt dus aan ons nu, in het heden
hoe we kijken naar het verleden. Het zal hieraan liggen wat we waard vinden om te ‘bewaren’ en
wat we ons dus uiteindelijk zullen herinneren. Hierin ligt ook het discussiepunt dat betrekking heeft
op de film GORDEL VAN SMARAGD. De filmmaker heeft blijkbaar een ander beeld van wat er bewaard is
dan de mythische beelden die binnen de Indische gemeenschap circuleren. Dit heeft misschien ook
te maken met de verschillende benadering van geschiedenis die eerder in dit hoofdstuk aan de orde
zijn gekomen: de filmmaker vindt andere zaken van belang dan de Indische toeschouwers. Toch
geeft Rosenstone hier een argument waarmee we verder kunnen. De nieuwe manier van het kijken
naar geschiedenis, waarin verschillende bronnen en achtergronden worden gemixed is naar mijn

idee de beste manier om de gecompliceerde geschiedenis op beeld te krijgen.

3.5 Conclusie

In dit hoofdstuk ben ik dieper ingegaan op de historische film. Na hoofdstuk 1 en 2, waarin een
breed kader werd geschetst, is dit hoofdstuk een logisch vervolg op het hoofdstuk over historische
representatie. Het vult een plaats in door dieper in te gaan op de specifieke kenmerken van het
historisch drama.

Het eerste gedeelte van het hoofdstuk heb ik gewijd aan Rosenstone, die in zijn boek een
zestal stijlkenmerken beschrijft waaraan historisch drama volgens hem moet voldoen. Belangrijk om
mee te nemen uit de theorie van Rosenstone is het feit dat hij spreekt over inventions, verzinsels
binnen historisch drama. Hij geeft aan dat films hier nu eenmaal niet omheen kunnen en dat we dit
principe moeten aanvaarden. |k denk dat het noodzakelijk is om dit inderdaad te accepteren. Het
beeld bij film moet nu eenmaal gevuld worden, en dit zal gebeuren met personages en rekwisieten.

Caughie heeft het ook over personages en daarnaast over details. Het is volgens hem zo dat
we als toeschouwer het genoegen beleven aan een historisch drama door deze details. Het plezier
beleven is voor Caughie het kernprincipe. Dit plezier vinden we volgens hem door een nostalgisch
verlangen naar vroeger, naar het verleden dat niet meer bereikbaar is voor ons. Dit is voor het
onderzoek van groot belang. Aan de hand van theorieén van Frederic Jameson en Fred Davis heb ik
een aantal principes van nostalgie uiteen gezet. Het verlangen geldt naar een periode waarin het

leven gemakkelijker en overzichtelijker leek. Men heeft dat ook vaak in gedachten het verlangen

74 Rosenstone, Robert, Revisioning History: Film and the Construction of a New Past, p.3

'3 Ibidem, p.6

59



om terug te keren naar het verleden, om op die manier even te kunnen ontsnappen aan de
werkelijkheid.

Van belang hier is het onderscheid tussen het individuele verlangen en het collectief
verlangen. Het collectief verlangen, gesitueerd binnen een bepaalde sociale context, heeft
verbanden met het collectief geheugen van Maurice Halbwachs dat we in een eerder hoofdstuk
hebben gezien. Er is dus bij beide theoretici een omvattende sociale situatie nodig om een
verlangen naar het verleden te creéren. Eén van de groepen die zo’n collectieve nostalgie kan delen
is een generatie. Zelfs bij een generatie die de nostalgie kan aflezen aan een oudere generatie. In
het licht van dit onderzoek een belangrijk statement: het blijkt dus mogelijk dat men een
nostalgisch verlangen koestert naar een vroegere periode zonder daar zelf herinneringen aan te
hebben. Wat dit betreft sluit Davis eigenlijk aan bij Landsberg uit hoofdstuk 1: beiden hebben het
hier over een vorm van geleend geheugen. Davis gaat in feite nog een stap verder door te zeggen
dat het niet alleen herinneringen zijn die een jongere generatie overneemt van de oudere
generatie, maar dat er ook de gevoelens en verlangens in het spel kunnen zijn ten opzichte van een
vroegere periode.

Op een totaal ander vlak is het even zo belangrijk dat het begrip history from below aan de
orde is gekomen. Het is een begrip dat ervan uit gaat dat de verhalen verteld worden vanuit een
persoonlijk perspectief. Dit perspectief komt uit een lower-class, het is geschiedenis die wordt
verteld vanuit de arbeider of de boer. Het is dus niet zozeer van belang dat er grote historische
veranderingen plaatsvinden, maar het is juist van belang welke invloed dit heeft op de gewone
mens. Ook dit vinden we terug in de film GORDEL VAN SMARAGD. Hier wordt weliswaar duidelijk
aangehaald wat de veranderingen op het grote wereldniveau zijn, maar het doel van de film is om
te laten zien hoe deze van invloed zijn op het gewone dagelijks leven van een Indo-meisje en een
Nederlander die eigenlijk geen idee heeft in het begin van de heersende normen en waarden. Juist
de mensen die zo ver van het wereldtoneel afstaan merken de invloeden van de grote
veranderingen. Het blijkt ook heel duidelijk in het verloop van de film: de personages in de film
blijken niet bestand tegen de veranderingen die ze op zich geworpen krijgen en blijken ook niet in
staat om goed met de veranderingen om te kunnen gaan. Uiteindelijk is hun liefde niet bestand
tegen de veranderingen die ze opgedrongen kregen.

Morley en Robins behandelen ook het onderscheid tussen een nationale en een regionale
identiteit. Het onderscheid is ook van toepassing op dit onderzoek. Hoewel Nederlands-Indié qua
oppervlak vele malen groter is dan Nederland, kan er toch een punt worden gemaakt om Indié te
zien als een regio. De authentieke identiteit die met Indié samenhangt, vindt zijn oorsprong een
halve wereldbol weg, maar de mensen hier in Nederland voelen zich zeer verbonden met die plek.

De schuldvraag heeft ook zijn betrekking op de film GORDEL VAN SMARAGD. De specifieke
problemen uit een oorlog worden verstopt onder een symbolisch “Indié” dat men toont in de film. In
het volgende hoofdstuk, de analyse van de film, zal ik hier een duidelijker antwoord geven op de
vraag op welke manier de schuldvraag hier aan de orde is.

Een derde belangrijke bevinding is dat het verleden dat in historisch films te zien is, zijn

oorsprong vindt in de noodzaak die men in het heden ziet om die gebeurtenis of periode te willen

60



representeren of blijven herinneren. De ideologie van het heden wordt dus gereflecteerd naar het
verleden. Een bepaald standpunt dat in de hedendaagse samenleving de gemoederen bezig houdt
komt terug in historisch drama. De reden ervoor is logisch: men kan het verhaal een begin, een
midden en een einde meegeven. In dit einde kan men aangeven welke oplossingen men in het heden
eigenlijk zou willen zien. Dit kan men dan aangeven zonder er in het heden op te worden
afgerekend.

Tenslotte komt Rosenstone nogmaals aan bod. Hij heeft een aantal ideeén over de nieuwe
manier van geschiedenis film. Rosenstone geeft drie categorieén waarin film zich kan bevinden; drie
manieren waarop film met de geschiedenis kan omgaan. Belangrijk om mee te nemen is het feit dat
alle vormen van film, zolang die serieus bezig zijn met hun relatie tot de geschiedenis.

Als slot van deze conclusie zet ik een aantal zaken op een rij die belangrijk zijn om
mee te nemen naar de hoofdstukken over de analyse en de reacties op de film.

In de eerste plaats is het belangrijk om mee te nemen dat Davis aangeeft dat het mogelijk is
voor een bepaalde generatie om ‘herinneringen’ te koesteren aan een periode waar ze zelf niet bij
aanwezig zijn geweest. En dat het zelfs mogelijk is dat een oudere generatie, die de nostalgische
gevoelens koestert naar een verleden, deze gevoelens kan doorgeven aan de jongere generatie.
Door bijvoorbeeld verhalen en beelden leeft zo het verleden door bij beide generaties. De jongere
generatie voelt de liefde van de oudere generatie en creéert op basis hiervan een ‘nieuw’ verleden
en nieuwe nostalgische gevoelens. Dit heeft natuurlijk veel te maken met de situatie waarin de
tweede generatie Indo’s te maken heeft en dit is dan ook een belangrijk punt om mee te nemen.

Andere belangrijke conclusies uit het hoofdstuk hebben vooral betrekking op de twistpunten
die door de Indische gemeenschap aan het licht worden gebracht. Van belang zijn de verschillende
benaderingen van De Leeuw, die kunnen zorgen voor verschillende uitgangspunten bij het bekijken
van de film en tevens van belang is het onderscheid tussen het nationale en regionale
identiteitsgevoel. Wanneer Indonesié wordt gezien als land door de Indo’s en als regio door
Nederlanders, kan ook dit leiden tot een gevoel van onbegrip.

Met betrekking tot de relatie tussen het collectief geheugen en historische representatie het

volgende. Ik ben er bij aanvang van deze scriptie vanuit gegaan dat er een koppeling is.

Met deze conclusies is het theoretisch kader compleet en richt ik me in het volgende

hoofdstuk op de analyse van de film.

61



62



Hoofdstuk 4

Gordel van Smaragd - de analyse

Nu het theoretisch kader is geschetst, ga ik hier verder met de analyse van de film. Na een
samenvatting van de film zullen de verschillende onderwerpen die betrekking hebben op de
filmanalyse aan de orde komen. Ik maak hierbij gebruik van het boek van David Bordwell, Film

Art"%, om de analyse structuur mee te geven.
4.1 Samenvatting van de film

De film GORDEL VAN SMARAGD is een oorlogskroniek die zich afspeelt over een periode van tien jaar -
van 1939 tot 1949 - in Nederlands-Indié. De film is verdeeld in tien delen, die ieder staan voor één
jaar uit deze periode. De tien delen worden ieder ingeleid door een minuut van
documentairebeelden. Bij de documentairebeelden zijn de voice-overs te horen van zowel Theo
Staats (Pierre Bokma) en Ems Pons (Esmee de la Bretonniere). Zij vertellen welke invloed de
gebeurtenissen hadden op hun eigen leven.

De film begint met de aankomst van een nieuwe lichting Nederlanders in Nederlands-Indie,
ons Indié zoals het in de film wordt aangegeven. Theo Staats wordt opgewacht door zijn oom,
eigenaar van een rubberplantage. Deze neemt hem mee naar de rubberplantage, waar hij wordt
voorgesteld aan Boon, een Indo die de dagelijkse leiding heeft over de plantage. In de sociéteit
ontmoet hij de beeldschone Ems, een Indo-Europese vrouw en vrouw van de veel oudere Soos-
eigenaar Herman Pons (Bram van der Vlucht). Ondanks het feit dat Ems getrouwd is, valt Theo als
een blok voor haar. Zijn gevoelens blijven niet onbeantwoord. Herman heeft Ems jaren geleden
gered uit de kampong, en Ems heeft haar status en rijkdom aan hem te danken. Ze voelt voor
Herman geen gepassioneerde liefde, maar ze wil hem toch niet afvallen. Voor Theo voelt ze wel de
liefde die ze eigenlijk bij Herman zou moeten vinden. Een heftige verhouding ontstaat uit deze
wederzijdse aantrekkingskracht. Een relatie die ze geheim moeten houden voor Herman en voor de
buitenwereld. Ze zijn steeds vaker samen en Herman komt achter de relatie. Hij staat dit toe
omdat hij wil dat Ems gelukkig is. Zo begint een liefdesgeschiedenis in een periode waarin nog geen
vuiltje aan de lucht is voor de Nederlandse overheersers.

De Tweede Wereldoorlog breekt uit. Theo vertelt in de voice-over dat het in eerste
instantie lijkt dat de oorlog beperkt zal blijven tot Europa; Indié merkt niet veel meer dan
gecensureerde en kwijtgeraakte brieven. De rubberprijzen stijgen als gevolg van de oorlog; Theo
krijgt zijn eigen huis en twee bedienden van zijn oom. Hij raakt steeds meer gehecht aan het leven

op de plantage en aan de avonden in de Soos waar hij naar Ems kan kijken.

176 Bordwell, David & Thompson, Kristin, Film Art, an Introduction, McGraw-Hill Companies, Wisconsin, 5°

druk, 1997

63



Op 1 maart 1942 vallen de Japanners Nederlands-Indié binnen. De Nederlandse troepen
blijken niet opgewassen tegen de invasie. Ook de driemans eenheid waarbij Theo is aangesloten,
kan geen weerstand bieden tegen de oprukkende Japanners. Terwijl Theo probeert te vechten
tegen de Japanners, spoort Ems haar man Herman aan om ook zijn plicht te doen. Hij ziet dit in
eerste instantie helemaal niet zitten, maar meldt zich toch bij de ambulancedienst. Op de laatste
dag van zijn dienst ziet hij een Japanner zijn auto openmaken. Hij trekt de Japanner weg en wordt
voor zijn eigen huis neergeschoten. Ems voelt zich schuldig; Herman wilde eigenlijk het land
verlaten, maar Ems had hem gedwongen te blijven. De Japanners komen ook Theo zoeken. Ze
vermoeden dat hij meer weet over de vernielingen die zijn toegebracht tijdens de invasie. Theo
lijkt te kunnen ontsnappen aan de Japanners met de hulp van Ems en Suti, de Indische
huishoudster. Boon, de plantage opzichter, helpt nu de Japanners om mensen op te sporen. Op een
avond komen de Japanners onverwacht terug voor een zoekactie en vinden ze Theo, verstopt onder
het bed. Hij wordt lange tijd verhoord en gemarteld en geeft uiteindelijk de namen van twee
andere mannen. De drie zitten klaar om onthoofd te worden. Ems bestormt het gebouw waar Theo
gevangen wordt gehouden. Ze eist dat ze Theo te zien krijgt en dat hij wordt vrijgelaten. Zijn leven
wordt gespaard en komt hij terecht in een Jappenkamp. Ems moet een offer brengen voor Theo’s
redding: ze betaalt de Japanse officier met een avond seks.

Theo is geinterneerd, Ems mag thuis blijven. Gedurende de jaren die volgen is het voor
beiden vooral overleven. Ems krijgt te maken met de Japanse officier, die al haar wensen om Theo
te redden in overweging neemt na een nacht seks met Ems. Ook de Soos wordt een
ontmoetingsplaats voor Japanners en de Indo’s moeten zich aan hen onderwerpen. Door de
inmenging van Ems krijgt Theo een relatief makkelijke baan in de keuken van het kamp, waardoor
zijn kansen om te overleven stijgen. Theo overleeft door te dromen over zijn liefde voor Ems.

De Japanners stellen ingenieur Soekarno aan als leider van het land en beloven de
onafhankelijkheid in de toekomst. Ondertussen wordt de situatie in Indié er niet beter op. De
Japanners buitten de bevolking erger uit dan de Nederlanders ooit gedaan hebben, aldus Ems.

Wanneer de atoombommen in 1945 op Japan worden geworpen, denkt men dat het ergste
achter de rug is en dat men kan terugkeren naar de oude situatie. De geallieerden zijn in geen
velden of wegen te bekennen, dus blijven de Japanners aan om de Nederlanders te beschermen
tegen de radicale aanhang van Soekarno. Theo blijft voorlopig in het kamp. Door een infectie in zijn
ogen ziet hij niets en lijkt het te gevaarlijk om als Nederlander het kamp te verlaten. Ems haalt
Theo op in het kamp; de twee kunnen elkaar na een aantal jaren eindelijk weer in de armen
sluiten. Toch is het heel anders dan voor de oorlog. Theo verwijt Ems dat het leven in het dorp en
in de Soos gewoon is doorgegaan. Er werd gelachen en gedanst terwijl hij - en met hem heel veel
anderen - onder barre omstandigheden moesten overleven in de kampen. Die avond wordt hun huis
vernield en in brand gestoken door aanhangers van de nationalistische partij. Ems en Theo
ontkomen aan de vandalen. Het geweld tegen Nederlanders neemt steeds meer toe. Nederlanders
willen terug naar de heersende positie die ze hadden voor de oorlog. Ze denken dit met hard
werken en streng optreden te bereiken, maar dit lijkt slechts een averechts effect te hebben. De

aanhang van Soekarno stelt zich steeds militanter op.

64



Theo en Ems proberen hun leven weer op te bouwen. Theo krijgt medicijnen voor de
infectie die hij opliep aan zijn ogen en samen proberen ze de Soos weer op te starten. Dit levert
problemen op wanneer Ems een bewijs van goed gedrag moet overleggen. Omdat ze in de oorlog
seks heeft gehad met de Japanners om Theo’s leven te sparen, zit het bewijs van goed gedrag er
niet in. In een volle Soos confronteert Ems Theo hiermee: het is aan haar, een ‘Jappenhoer’ zoals
ze het zelf noemt, te danken dat Theo nog leeft. De twee lijken elkaar midden in de
onafhankelijkheidsstrijd te verliezen. Toch trouwen ze twee jaar na het einde van de oorlog. Niet
uit pure liefde, maar omdat het Ems meer zekerheid geeft, aldus Theo.

Niet lang daarna begint de eerste politionele actie, zogenaamd om de Nederlandse
ondernemingen in de binnenlanden veilig te stellen. Veel zin heeft het niet, de republikeinse
aanhang van Soekarno vernielt alles wat op hun pad komt. Ondernemingen zijn grotendeels vernield
of verwaarloosd, omdat het te gevaarlijk is om de binnenlanden in te gaan. Toch gaan Theo en Ems
terug naar de onderneming. Met de hulp van extra veiligheidspersoneel ziet Theo een uitdaging om
de rubberproductie terug op het oude peil te krijgen. De onderneming doet het goed en Theo lijkt
zijn draai te vinden. Voor Ems is dit niet het geval. Ems, gewend aan het dagelijks entertainen van
mensen op de Soos, voelt zich eenzaam en verlaten. Theo is vaak dagen weg en Ems rest niets
anders dan zich te schikken in het leven op de plantage. Ze vindt steeds meer aansluiting bij de
revolutionairen, bijvoorbeeld wanneer Suti komt vragen of Ems medicijnen heeft voor de gewonden
van een aanval. Ems stemt toe en gaat een avond naar ‘hun’ toe. Theo heeft het idee dat Ems zich
toch steeds meer thuis gaat voelen.

De tweede politionele actie wordt eind 1949 gehouden. De onderlinge relaties tussen
Nederlanders en Indo’s verslechteren. De Nederlandse regering haalt onder druk van het buitenland
bakzeil en geeft Indonesié haar vrijheid. Theo moet steeds meer tijd uittrekken om zijn plantage te
beveiligen en voelt zich meer en meer een vreemde binnen zijn eigen bedrijf. Er vinden een aantal
aanslagen plaats. Op oudejaarsavond gaan Theo en Ems naar een Soos en vieren ze het nieuwe jaar.
Op de terugweg worden ze gestopt door de politiewachten. Het is onrustig in de binnenlanden en de
geruchten gaan dat de onderneming is afgebrand. Theo en Ems kunnen bij de politie overnachten.
In die nacht vertelt Theo aan Ems dat hij het zat is; hij voelt zich niet meer thuis in Indonesié en wil
terug naar Nederland. Theo vraagt aan Ems of ze mee gaat naar Nederland. Ems antwoord niet en
huilt.

Niet lang daarna worden de auto’s ingeladen en vertrekken Theo en Ems naar het
treinstation. Ze worden vergezeld door Boon en Suti. In de auto verkeert iedereen in
mineurstemming. In het treinstation valt het afscheid van Suti Ems zwaar. Terwijl Theo en Boon een
zitplaats hebben in de trein zwaait Ems vanaf een achterstel huilend naar Suti. Dan neemt Ems een
besluit. Ze trekt haar rode schoenen uit en springt van de trein af. Ze rent terug naar Suti en kiest
voor haar leven in Indonesié. Ems moet kiezen tussen haar vaderland en Theo en ze kiest voor haar
land. Theo rent naar de achterkant van de trein en ziet de schoenen van Ems staan. Hij kijkt Ems na

en zegt haar vanaf de achterkant van de trein vaarwel.

65



4.2 Historische film

In het vorige hoofdstuk heb ik een zestal kenmerken van theoreticus Rosenstone aangehaald. Nu, bij
de analyse, wil ik beginnen met het kort toepassen van deze kenmerken op GORDEL VAN SMARAGD, om
de film te classificeren als een historische film. Ik pas hier alle kenmerken toe, maar ze zijn niet
allemaal even belangrijk.

Het eerste kenmerk van Rosenstone is dat een historische film de geschiedenis vertelt als
een verhaal met een begin, midden en een eind.. In GORDEL VAN SMARAGD is dit het geval. Het verhaal
begint met de aankomst van Theo Staats in Nederlands-Indié en behandelt zijn leven tijdens een
periode van tien jaar. Er is een boog te ontdekken in het verhaal: de aankomst, het goede begin, de
oorlog, de pijn en onmacht na de oorlog en het vertrek. Het verhaal is duidelijk opgezet en de
verhaallijn eenvoudig te volgen. Daarnaast laat de film een boodschap achter bij de kijker. Door de
acties van de belangrijkste personages krijgt de kijker indirect een boodschap mee. Deze boodschap
zal aan de orde komen in het volgende hoofdstuk, bij de intenties van de maker.

Het tweede kenmerk is dat de geschiedenis wordt verteld als het verhaal van een individu.
GORDEL VAN SMARAGD vertelt een verhaal van verschillende personages waarbij interactie lijkt te
bestaan tussen de personages zelf en de geschiedenis. De geschiedenis wordt gepersonaliseerd. De
personages hebben persoonlijke problemen en proberen hiervoor oplossingen te zoeken. Door de
aanwezigheid van ‘de geschiedenis’ in de film worden hun problemen gekoppeld aan de problemen
waar de natie tegenaan liep.

Bij personifiéring van de geschiedenis gaat een volgend kenmerk van Rosenstone verder in
op personages. In historische film wordt geschiedenis gedramatiseerd en geémotionaliseerd. Door
middel van de gevoelens van acteurs krijgt de kijker de geschiedenis te zien als aaneenschakeling
van emoties: pijn, verdriet of blijdschap. Wanneer in GORDEL VAN SMARAGD wordt gesproken over de
duizenden doden is dit slechts een cijfer. Wanneer Herman wordt doodgeschoten treft de
geschiedenis de personages en zien we hun gevoelens. Ook het dilemma voor vele Indo’s om te
blijven of te vertrekken naar Nederland wordt gedramatiseerd in de tranen en het besluit van Ems.
De grote geschiedenis krijgt een persoonlijke invalshoek.

De historische film de geschiedenis aan als een gesloten en compleet verhaal, waarbinnen
geen alternatieven mogelijk zijn. Details worden geleverd met grote mate van vanzelfsprekendheid,
waardoor het lijkt alsof de historische feiten en fictieve gebeurtenissen dezelfde geloofwaardigheid
hebben. Dit kenmerk is van groot belang voor de film. leder hoofdstuk wordt ingeleid met een
minuut van documentairebeelden. Hierna wordt direct de koppeling gemaakt naar het fictieve
gedeelte. Het idee dat hierbij kan ontstaan is dat de fictieve beelden dezelfde waarheid uitstralen
als de documentairebeelden. Er is veel kritiek gekomen op de film GORDEL VAN SMARAGD. Dit kenmerk
van Rosenstone kan een reden zijn voor deze kritieken: de kijker krijgt een beeld als ‘waarheid’ te
zien maar dit klopt niet met het beeld dat de kijker uit andere bronnen heeft opgedaan. In de loop
van dit hoofdstuk en in het volgende hoofdstuk onderzoek ik aan de hand van de film en de reacties

of deze stelling van toepassing is op deze film.

66



De historisch film toont de geschiedenis toont als een proces. In het verhaal komen
economie, racisme, politiek, allemaal samen in de levens van de personages en de acties die ze
nemen. Hierdoor worden in een film belangrijke processen gevolgd en worden de veranderingen die
hieruit ontstaan getoond. GORDEL VAN SMARAGD is een film waarin duidelijk een verandering te zien is.
De periode waarin Theo aankomt in Indié is rozengeur en maneschijn. De oorlog die zich in het
begin langzaam aandient, de problemen erna tussen Nederlanders en de lokale bevolking en de
vervreemding tussen zowel Ems en Theo als Nederlanders en de lokale bevolking. De ontwikkelingen
die zich in de film voordoen staan dus voor de processen in de geschiedenis.

Het laatste kenmerk van Rosenstone is dat de historische film duidelijk het uiterlijk
meegeeft van het verleden. Zo duidelijk zelf dat we als kijker niet zien wat dit doet met ons gevoel
over de geschiedenis. Door de gebruik van gebouwen, landschappen en rekwisieten die de bewuste
periode representeren wordt de kijker het gevoel van de geschiedenis opgedrongen. Veel films in
Hollywood gaan volgens Rosenstone uit van het principe dat zolang men de ‘look’ maar goed krijgt,
dit een vrijwaring is voor het vrij verzinnen van personages en gebeurtenissen om het verleden
interessanter te maken.

Bovenstaande kenmerken zijn er volgens Rosenstone om een zo realistisch mogelijk beeld
te geven van de geschiedenis. De combinatie van de kenmerken geven een notie van
geloofwaardigheid aan het publiek en zorgen ervoor dat het publiek vergeet dat het kijkt naar een

constructie van de makers.

4.3 Inhoud

De combinatie van kenmerken die ik hierboven heb genoemd vinden hun uiting via twee wegen: de

inhoud en de vorm van een film. Beide zullen in dit hoofdstuk aan bod komen. Allereerst de inhoud.

4.3.1 Geschiedenis als proces

Voordat ik kan ingaan op de specifieke inhoud van de film, wil ik de film eerst koppelen aan
één van de drie benaderingen van geschiedenis die De Leeuw in haar artikel noemt. De Leeuw
noemt de benaderingen van geschiedenis als decor, geschiedenis als onderwerp en geschiedenis als
proces van verandering. In een eerder hoofdstuk heb ik de drie benaderingen toegelicht. Hier zal ik
ze verder toepassen op de film en bekijken of één van de drie benaderingen de belangrijkste is bij
deze film.

Geschiedenis als proces van verandering. Na het zien van de film lijkt dit de benadering die
het meest van toepassing is op GORDEL VAN SMARAGD. Binnen de film verstrijkt een relatief lange
periode, namelijk tien jaar. Precies in deze periode van tien jaar is er in de geschiedenis veel
veranderd voor de locatie waar de film zich afspeelt. Er veranderde veel. De film begint in 1939,
wanneer Nederlanders de macht hebben in Nederlands-Indi€ en er een rustige, gecontroleerde
situatie lijkt te zijn. Het eerste deel van de film speelt zich af in deze tijd. Nergens problemen op

de fabrieken, iedere avond feestjes op de Soos en een onderdanige lokale bevolking. Dan breekt de

67



oorlog uit, een grote verandering op het wereldtoneel, maar ook voor de lokale bevolking. Mensen
worden afgevoerd naar de kampen en de verhoudingen tussen de verschillende bevolkingsgroepen
veranderen. Ook na de oorlog, wanneer de Nederlanders de macht terug in handen proberen te
krijgen, zijn er continu veranderingen. Het liefdesverhaal van Theo en Ems speelt zich dus af tegen
een achtergrond waarin steeds dingen veranderen en het stel zich steeds opnieuw probeert aan te
passen aan hun nieuwe omstandigheden. Wanneer de personages zich moeten aanpassen aan hun
nieuwe omgeving en aan de geschiedenis die maar doorgaat, beinvloedt die geschiedenis (het
proces van verandering) dus de levens van de personages op een manier die zij op het moment
misschien zelf niet kunnen overzien.

De aanwezigheid van de voice-overs zorgt er dan voor dat de personages achteraf conclusies
kunnen trekken omdat ze op dit moment een beter overzicht hebben en kunnen terugkijken op de
situaties. Zo zegt Theo bijvoorbeeld in de voice-over van 1940: “Meer oorlog had Indié toen nog
niet te bieden.” Op het moment in de film kan hij dat niet hebben geweten, maar terugkijkend
achteraf was de periode toen nog heel rustig in vergelijking met de oorlog en periode na de oorlog.
En in 1949: “De Indo-Europeanen, zoals Boon en Ems, konden nog tot 1952 kiezen tussen het
Indonesisch of het Nederlands staatsburgerschap. (..) Uiteindelijk namen de meeste van hen,
ongeveer 200.000 afscheid van hun moederland om te vertrekken naar hun vaderland.” Ook dit is
natuurlijk iets wat Theo in 1949 nog niet kan weten, maar dat hij via de voice-over aan de kijker
kan vertellen.

Doordat er in de film gebruik wordt gemaakt van fictionele beelden die worden
voorafgegaan door documentairebeelden lijkt er een claim van waarheid aan de film verbonden te
zijn. Journaalbeelden worden vaak als ‘waar’ aangenomen, en de gebeurtenissen in de film lijken
verbonden te zijn aan deze beelden.

Binnen de film is het proces van verandering van de geschiedenis duidelijk aanwezig. En,
zoals hierboven aangegeven, dus ook de verandering van de levens van de personages. De twee
belangrijkste personages, Theo en Ems, maken in de film beiden een verandering door. Bij de
documentairebeelden zien we niet het verhaal van Theo en Ems, maar zien we de veranderingen in
de geschiedenis buiten de leefwereld van de personages. De gebeurtenissen die de personages min
of meer opgedrongen krijgen, leveren een verhaal waarin het draait om de manier waarop de
personages met de veranderingen omgaan. Tijdens de film blijkt dat de personages tegen alle
veranderingen niet opgewassen zijn. Ze kunnen niet op tegen de verschillende situaties en
omstandigheden (uitbreken van de oorlog bijvoorbeeld of de periode na de oorlog) en hun liefde
houdt door de veranderende geschiedenis geen stand.

De documentairebeelden worden binnen de film gebruikt als ‘aangevers’ van de
veranderingen. De kijker krijgt binnen deze beelden een overzicht van de gebeurtenissen. Op deze
manier kan een verandering die zich in een jaar afspeelt, nu in een aantal seconden worden
duidelijk gemaakt. Hierbij worden voice-overs gebruikt die leefwereld van de personages koppelen
aan deze beelden. Dit effect wordt bereikt doordat Theo en Ems zelf die beelden toelichten. Naast
de stemmen van Theo en Ems, zorgt een derde stem, die stem bij het polygoonjournaal voor een

uitleg bij de beelden. De aanwezigheid van het journaal zorgt ook voor verduidelijking van het

68



principe van ‘geschiedenis als proces van verandering’ doordat het journaal een aantal keren de

veranderingen benoemt en hiermee een voortgang en verandering aangeeft.

4.3.2 Documentaire

In GORDEL VAN SMARAGD wordt voor de inleiding van ieder jaar in de film gebruik gemaakt van een
minuut aan documentairebeelden. Een gedeelte van de beelden wordt begeleidt door de voice-over
van Theo of Ems, bij andere stukken is dat de stem van een journaallezer. Er wordt in de
documentairebeelden gebruikt gemaakt van oude polygoon journaals. Er zijn twee verschillende
soorten polygoonbeelden. Er zijn in de film zeven polygoonjournaals die afkomstig lijken van
Nederlandse bodem: een Nederlandse verteller geeft de situatie weer en wijst de kijker op de
positie van de Nederlanders op dat moment in de geschiedenis. Het eerste Nederlandse
polygoonjournaal is te vinden als inleiding op de film. De andere journaals zijn te vinden in de jaren
1941 (twee maal), 1942, 1947, 1948 en tenslotte in 1949. Opvallend aan deze jaartallen is de
afwezigheid van de Nederlandse journaals in de oorlogsjaren. Dit wordt min of meer aangegeven in
het journaal van 1942, waarin de journaallezer aangeeft: “Wij gaan nu sluiten luisteraars”. Naast
deze zeven journaals van ‘Nederlandse bodem’ zijn er ook drie journaals aanwezig die van Indische
bodem afkomstig lijken. Deze journaals zijn in een vreemde taal gesproken en tonen beelden van
Soekarno in verschillende speeches en het verwijderen van oude Hollandse standbeelden. Deze
beelden en voice-overs komen voor in de jaren 1943, 1944 en 1945; inderdaad de jaren van de
oorlog waar het ontbreekt aan een Nederlands journaal.

De gebeurtenissen die zich in de documentairebeelden afspelen hebben hun weerslag op de
levens van de personages. De ‘grote gebeurtenissen’ bepalen de gang van zaken in het dagelijks
leven van de personages. Ik zal een aantal voorbeelden geven waaruit dit blijkt.

In 1940 geeft Theo in zijn voice-over aan dat ‘door de oorlog de rubberprijzen stegen.’ De
stijging van de prijzen is voor zijn oom een reden om Theo opslag te geven en een eigen huis. Theo
kan op deze manier een eigen bestaan opbouwen en proberen zijn draai te vinden in Indié. Er wordt
letterlijk aangegeven dat dit een gevolg is van de geschiedenis: het uitbreken van de oorlog. In 1941
is de aanval op Pearl Harbor. De kennisgeving van de oorlog gebeurt via de documentairebeelden
gecombineerd met Theo’s stem. De stem van de journaallezer wordt non-diegetisch ingezet, om
vervolgens te veranderen naar een diegetisch geluid (het komt dan vanuit de radio in hun
hotelkamer). Ems geeft, liggend in bed, aan dat het uitbreken van de oorlog betekend dat Theo
opgeroepen zal worden.

Dit gebeurt ook. In 1942 is de link tussen documentairebeelden en het fictieve verhaal nog
duidelijker. Nu komen de documentairebeelden namelijk overeen met het verhaal van Theo. Theo
vertelt dat hij is opgeroepen en dat zijn eenheid bestaat uit drie mannen. Deze drie mannen
moeten zoveel mogelijk opblazen om te voorkomen dat dit in handen valt van de Japanners. In de
begeleidende documentairebeelden zien we achterop gezien drie mannen lopen. Dit impliceert dat
dit de eenheid is waar Theo het exact op dat moment over heeft. Voor de ontploffingen die erna in
beeld komen geldt hetzelfde: ze zijn in beeld op hetzelfde moment dat Theo vertelt over de

ontploffingen. De overgang naar naar de fictieve beelden maakt deze inleiding af. De zwart-wit

69



beelden laten een rij tanks zien langs de kant van de weg. Zwart-wit verandert langzaam in kleur en
er staat eenzelfde tank. Theo komt op een motor achter de tanks vandaan en het fictieve gedeelte
van de film begint.

Een laatste voorbeeld is de voice-over van 1945. Ook hierin is Theo aan het woord. Hij geeft
aan dat de Japanners in de kampen bleven “niet langer als bezetters, maar om ons te beschermen
tegen de nationalisten van Soekarno.” Theo en Ems verlaten het kamp en keren toch terug naar
huis, even zonder bescherming van de Japanners. Nog dezelfde avond wordt hun huis aangevallen
door rebellen; de nationalisten van Soekarno. Hun persoonlijk leven wordt dus beinvloed door een
gebeurtenis die groter was dan hun eigen leefwereld, maar zij maken wel deel uit van dit gedeelte
van de geschiedenis.

Bovenstaande voorbeelden geven aan dat gebeurtenissen uit de geschiedenis een invloed
hebben op persoonlijke levens van de personages. De documentairebeelden in GORDEL VAN SMARAGD
worden gebruikt om de abstractheid van de geschiedenis een gezicht te geven. De gebeurtenissen
vormen dus de aanleiding voor de veranderingen in de levens van de personages. De stuwende
kracht van het fictieve verhaal ligt dus in de documentairebeelden. De kracht komt van buiten het
verhaal. Het zijn dus niet de karakters van de personages waardoor het verhaal zich ontwikkelt,

maar een kracht van buitenaf waarop zij zelf geen invloed hebben.

4.3.3 Personages
In deze paragraaf wil ga ik dieper in op de rollen van de personages van de film GORDEL VAN SMARAGD.
De gebeurtenissen die deze personages meemaken stuwen immers het verhaal voort.

De film kent twee belangrijke personages. Ten eerste de Nederlander Theo Staats, een man
die naar Nederlands-Indié komt en Ems, een zangeres in de Soos. Gezien het feit dat het een
chronologisch verteld verhaal is, lopen de ontwikkelingen van de twee personages qua tijd gelijk.
De ontwikkeling op geestelijk gebied loopt niet helemaal gelijk. Dit is al te merken aan de opening
van de film. Wanneer Theo naar Nederlands-Indié komt, doet hij dit naar eigen zeggen voor de
‘panters die over straat lopen’: Sensatiezucht. Al binnen twee jaar voelt Theo zich thuis op de
plantage en heeft hij een werkelijk doel: het uitbreiden (en na de oorlog opnieuw opbouwen) van
de rubberplantage van zijn oom. Uiteindelijk wordt hem dit door bedreiging en vernieling zo
moeilijk gemaakt dat hij besluit terug te keren naar Nederland. Theo’s verhaal heeft dus een
duidelijk begin (het rondkijken op de het verre en uitheemse eiland). Het middelste gedeelte van
het verhaal bestaat uit het willen opbouwen van een bestaan. Hoewel dit wordt onderbroken door
de Tweede Wereldoorlog gaat Theo hiermee verder na de oorlog en is het voor hem juist een
grotere uitdaging om weer van nul te beginnen. Het derde deel is de afronding van het verhaal: het
opbouwen van een bestaan wordt hem zo onmogelijk gemaakt dat hij ervoor kiest om terug te gaan
naar zijn vaderland. Een klassieke structuur met een duidelijke afloop. Theo fungeert feitelijk als
‘het prototype Nederlander in Indié’.

Het tweede personage is de jonge Indo Ems. Feitelijk gezien is zij de tweede hoofdpersoon.
Ik zal in deze paragraaf aangeven dat de term ‘hoofdpersoon’ misschien een te sterke aanduiding is

voor dit personage. De ontwikkeling van Ems lijkt namelijk lastiger te definiéren. Ik denk dat ems

70



minder representatief is voor ‘de Indo’s’ als Theo voor ‘de Nederlanders’. Ems lijkt als personage
lastiger te definiéren. Bij aanvang van de film zien we haar als sexy, zwoele zangeres. Terwijl ze
getrouwd is begint ze een affaire. Wanneer Herman is overleden en Theo in het Jappenkamp
terecht komt, doet Ems er alles aan om hem in leven te houden. De ‘Jappenhoer’, zoals ze het zelf
omschrijft, wordt bijvrouw van een Japanse officier om Theo te redden. Na de oorlog wil Ems de
Soos opnieuw opbouwen, maar ook dit is geen lang leven beschoren: na de vraag om een bewijs van
goed gedrag wordt ook deze droom, dit doel terzijde geschoven. Ems trouwt met Theo en trekt bij
hem in op de plantage. Volgens Theo trouwt Ems niet uit liefde, maar alleen omdat het haar
zekerheid zou geven. Ems heeft liever een zeker huwelijk waarin ze van alles wordt voorzien dan
het grote onbekende: het op eigen benen staan. Ems lijkt als personage niets gegroeid in de
afgelopen jaren; ze trouwt immers om dezelfde redenen met Theo als ze toen met Herman deed:
zekerheid. Ze leidt vanaf dit moment een lusteloos bestaan: ze heeft niets te doen.. Wanneer Theo
haar vraagt mee terug te gaan naar Nederland, antwoord ze niet. Op het station lijkt ze voor de
liefde te kiezen, maar op het laatste moment kiest ze toch voor Indonesi€. Ze vindt haar
(geestelijke) redding door in Indonesié te blijven. Op dit moment maakt ze voor het eerst een eigen
beslissing. Theo vroeg haar om mee te gaan naar Nederland, het was niet haar eigen keuze. Met
hem mee gaan zou betekenen dat ze geestelijk afhankelijk zou blijven van Theo. Deze keuze
betekent voor Ems dat ze eindelijk een ‘eigen hoofd’ heeft en een eigen keuze heeft gemaakt.

Een analyse van het karakter ‘Ems’ levert dus geen echte verhaallijn op. Er is geen
uitgangspunt waar ze van vertrekt en ook geen doel om naartoe te werken. Ze dient het personage
Theo, maar lijkt zelf helemaal geen dromen, doelstellingen of zelfs verleden te hebben. Opgegroeid
in de kampong geeft Ems aan dat ze alles te danken heeft aan Herman. Zelfs haar verleden eigent
ze zich niet toe. Wie ze nu is heeft ze te danken aan een Nederlander. Hier ontstaat een zekere
strijd tussen Theo en Ems. Theo is een personage waar voortgang in zit qua verhaallijn en qua
denkwijze. Ems is de continue twijfelaar die niet kan aangeven wie ze is of waar ze heen wil.

Dit komt ook tot uiting in de strijd met de omgeving die ze voeren. De strijd van Theo is
heel openlijk en eenvoudig te zien: hij vecht tegen de rebellen om de plantage te behouden die hij
geerfd heeft. Zijn voor- en tegenstanders zijn duidelijk te onderscheiden. De strijd van Ems is
lastiger. Omdat ze geen keuze kan maken is haar strijd niet zozeer met een boze buitenwereld of
een bepaalde groep, maar is het meer een innerlijke strijd. Wanneer Ems in een scéne in de auto zit
met Theo vraagt hij haar om een keuze te maken. Ze schreeuwt naar hem dat ‘hij niet van hier is”
en dus niet over haar mag oordelen. Ze geeft in een scéne bij Suti thuis aan dat ze de aanslagen
veroordeelt, maar schiet wel te hulp bij medische problemen. Tenslotte natuurlijk het dilemma of
ze met Theo mee zal gaan of blijven in Indonesié. Haar keuze valt op Indonesié.

Er is wel een reden te bedenken waarom Ems zou blijven in Indonesié. Op het verhalende
niveau lijkt de beslissing onlogisch, Ems heeft de hele film weinig eigen beslissingen gemaakt, geen
eigen leven kunnen leiden. Ze is altijd afhankelijk geweest van Nederlanders (Herman en Theo) om
de loop van haar leven te bepalen. Toch laat ze uiteindelijk haar schoenen staan en springt ze

blootsvoets op haar geboortegrond. Uiteindelijk durft Ems zelf een beslissing te nemen.

71



Naast deze twee hoofdpersonen zijn er nog een aantal andere personages. Aan de
Nederlandse kant zijn er twee personages die van belang zijn voor het verhaal. In de eerste plaats
de oom van Theo. Als eigenaar van de plantage is hij het schoolvoorbeeld van de arrogante
Nederlander die lokale bevolking ziet als gebruiksvoorwerp. Hij noemt zijn twee bedienden ‘apen’
die Theo naar zijn nieuwe huis mag meenemen omdat hij er lang genoeg tegenaan heeft gekeken.
Hij is een personage dat in het begin van het verhaal macht uitstraalt. Gedurende de film verliest
hij die macht. Na de oorlog keert hij terug naar zijn huis, maar dit wordt al meerdere jaren in
gebruik genomen door de Indische bevolking. Zij weigeren te vertrekken en vermoorden Oom in het
huis.

De tweede persoon aan Nederlandse kant is Herman. In het begin van de film de man van
Ems, maar hij komt al aan het begin van de oorlog om het leven. Toch is hij van belang voor de
film. Hij biedt de achtergrond voor de manier waarop Ems in het leven staat. Hij tolereert ook de
affaire van Ems en Theo omdat hij alleen maar wil dat zij gelukkig is. Wanneer de oorlog uitbreekt
wil Herman het liefst zo snel mogelijk vertrekken, maar uiteindelijk lukt het ze niet om te
vertrekken. Tussen de personages van Ems en Herman is weinig strijd. Ems valt één keer tegen hem
uit wanneer ze hem verwijt dat zijn landgenoten aan het vechten zijn terwijl hij rustig thuis zit en
niets doet. Het karakter van personage Herman is echter dusdanig rustig en apathisch dat het hem
allemaal weinig uit lijkt te maken.

Ook de Indische bevolking wordt gerepresenteerd door twee personen. De moederlijke
figuur Suti, die vooral op Ems grote aantrekkingskracht uitoefent. Hoewel zij in totaal nog geen vijf
keer in beeld verschijnt, gebeurt dit wel op belangrijke momenten: ze helpt bijvoorbeeld Theo
ontsnappen aan de Japanners, vraagt Ems om medicijnen voor de rebellen en is aanwezig op het
treinstation. Ems rent uiteindelijk ook terug naar Suti. Suti is naast Ems het enige vrouwelijke
personage dat ertoe doet in de film. Het andere Indische personage is Boon, de opzichter van de
plantage. Ook zijn rol is belangrijk, maar voornamelijk in negatieve zin. Boon lijkt meer een
allemansvriendje: hij is de opzichter op een Nederlandse plantage en is vriendelijk ten opzichte van
Theo. Tijdens de Japanse overheersing lijkt hij over te lopen naar de Japanners. Een beetje een
‘zoals de wind waait...” type. Als representanten van de Indische gemeenschap zijn er dus een sexy,
beetje goedkoop aandoende jonge vrouw; een oude, traditionele vrouw en een klaploper.

Tussen de belangrijkste personages lijkt weinig echte strijd, met uitzondering van de
innerlijke strijd tussen Ems en Theo. De belangrijkste strijd die iedereen lijkt te voeren is het
overleven onder slechte omstandigheden. ledereen probeert op zijn eigen manier een weg te vinden
in de gebeurtenissen die zo’n grote invloed hebben op hun leven en de positie van de Nederlandse

overheersing. Dit is een punt waarop ik in de volgende paragraaf dieper in ga.

4.3.4 |dentiteit

Eerder in deze scriptie is het begrip ‘thuisloosheid’ van Morley en Robins aan de orde gekomen. Het
probleem dat men moeite heeft met het vinden van een thuis. Dit ‘thuis’ kan volgens hen bestaan
op verschillende niveaus en zij maken een onderscheid tussen een regionaal niveau en een nationaal

niveau.

72



“Thuis voelen”, of de vorming van een identiteit op regionaal niveau is verbonden aan
tradities, talen en culturen die de basis vormen voor een authentieke identiteit. Aan het begin van
Gordel van Smaragd wordt deze indruk gewekt. In de opening van de film al door het
Polygoonjournaal: “Indié. Met zijn typische en dikwijls nog primitieve inlandse bevolking wier
zeden en gewoonten ons westerlingen onbegrijpelijk lijken, maar voor den inlanders van de
hoogste waarden zijn.” Het regionale niveau van Indié wordt hier bij het begin van de film dus
eigenlijk al vastgesteld. Op het regionale niveau ligt de nadruk op het sterk maken voor het kleine
en de utopie van de underdog. Deze zaken zijn in GORDEL VAN SMARAGD terug te vinden in de
neerbuigende manier waarop de Nederlanders met de lokale bevolking omgaan. Personages uit de
lokale bevolking worden niet gezien als volwaardig leden van de samenleving. Dit blijkt wanneer
Theo aangeeft dat Nederlanders na de oorlog dachten snel weer terug te kunnen naar de oude
situatie waarin zij alle controle hadden.

Het andere niveau is het nationale niveau. Dit gevoel van nationalisme straalt men uit
omdat men trots is op het eigen land en duidelijk wil maken dat men bij dit land hoort. Het
nationale gevoel in deze film komt van twee kanten. De dominante versie is die van de Nederlandse
nationaliteit; overheersend vanaf het begin en bepalend voor vele gebeurtenissen van de
personages in het dagelijkse leven (bijvoorbeeld de manier van omgang tussen Nederlanders en de
lokale bevolking). Tijdens de film wordt ook het Indische nationalisme van belang: Indonesié wil
zich vrijmaken van Nederland om een zelfstandig land te worden. Tijdens het laatste gedeelte van
de film is de kijker dan ook toeschouwer van het opbloeien van het nationale gevoel. Dit komt
onder andere naar voren door de documentairebeelden met Soekarno en de leuzen die overal
geschreven staan. Binnen het fictieve gedeelte van de film krijgt Theo op zijn plantage steeds meer
te maken met de bevolking die zich steeds meer tegen de aanwezigheid van de blanken keert.

Er is een punt in de film waarop je kunt zeggen dat het regionalisme van Nederlands-Indié
lijkt te veranderen in Indonesisch nationalisme. Dit moment bevindt zich helemaal aan het einde
van de film. Dit geeft Ems ook een reden om in Indonesié te blijven en niet met Theo mee te gaan.
Tijdens de hele film is Ems afhankelijk geweest van anderen. Ook Nederlands-Indié (de naam zegt
het al) is tot het einde van de film behandeld vanuit Nederlands perspectief: een stuk land dat
toebehoort aan Nederland waar de inlandse bevolking haar eigen gewoontes en gebruiken heeft.
Een eilandengroep waar Nederland, met hard werken en gezond verstand de bevolking weer op de
rails kan krijgen.

De beslissing van Ems om te blijven markeert het veranderpunt van het regionalisme naar
het Indonesische nationalisme: het land heeft haar onafhankelijkheid gekregen en gaat verder
zonder Nederlanders. Binnen het verhaal lijkt het onlogisch dat Ems niet met Theo mee zou gaan.
Ze heeft immers niets om voor in Indonesié te blijven. Ems lijkt tegelijkertijd met Indonesié te zijn
opgegroeid en moet nu, net als haar land, leren leven zonder de directe invloed van Nederlanders
maar met alle herinneringen aan de bezettingsperiode. Het einde van de film betekent een nieuw

begin voor Ems en haar Indonesié.

73



4.4 Vorm

4.4.1 Feit en fictie

Ik heb eerder in dit hoofdstuk aangegeven dat GORDEL VAN SMARAGD is onderverdeeld in tien
hoofdstukken, die staan voor de tien jaren die de film beslaat. leder hoofdstuk binnen deze kroniek
begint met ongeveer een minuut van documentaire beelden, geschoten in zwart-wit. Naast de
verdeling in jaren zorgen de documentairebeelden ook voor de geloofwaardigheid binnen de film.
De kijker wordt dus tijdens de film verschillende keren ‘uit het verhaal’ gehaald om naar zwart-wit
beelden te kijken. Omdat de zwart-wit beelden worden begeleid door de stemmen van Ems en Theo
die achteraf hun verhaal vertellen staan deze stukken buiten de film zelf. Het onderscheid tussen
de documentairebeelden en het fictieve gedeelte in de film, is door het verschil in kleur en de
inhoud van de beelden die worden getoond heel duidelijk. Het is dus niet mogelijk dat men als
toeschouwer de twee soorten beelden door elkaar haalt. Bij aanvang van de zwart-wit beelden
wordt de kijker heel duidelijk uit het fictieve verhaal gehaald. Het lijkt op dit moment alsof je als
toeschouwer naar een samenvatting kijkt van het nieuws. De fictieve personages zien die
nieuwsbeelden niet op de momenten dat de gebeurtenissen zich afspelen in hun leefwereld; de
voice-overs vertellen hun verhaal immers in de verleden tijd en kijken dus terug op de
gebeurtenissen. Er is dus bij het begin van ieder jaar sprake van een bepaalde mate van

vervreemding'”’

ten opzichte van het verhaal, omdat de kijker uit de leefwereld van de personages
wordt gehaald en samen met een ‘alwetende’ stem de zwart-wit beelden bekijkt. Als kijker wordt
de opbouw en opzet van de film getoond bij iedere minuut documentairebeelden. Het wordt
duidelijk dat de fictieve wereld in het verleden ligt omdat de vertellers hun verhaal achteraf
vertellen (dus niet synchroon met hun belevenissen in het verleden). De kijker wordt zich bewust
van de constructie van de film: een verhaal dat is opgedeeld in tien delen. Wanneer na deze
beelden het fictieve gedeelte weer begint, moet de kijker zich iedere keer aanpassen en opnieuw in
het verhaal duiken.

Toch lijken de documentairebeelden qua voortgang van het verhaal niet te storen. Doordat
de invloed van de geschiedenis op de levens van de personages zo groot is, is het voor de kijker ven
belang om meer achtergronden en gebeurtenissen uit de bewuste periode te weten. Het helpt de
kijker om de onderlinge relaties en strubbelingen tussen de personages te kunnen plaatsen. Omdat
de voice-overs tijdens de documentairebeelden al aangeven dat de beelden gevolgen hebben voor
de persoonlijke levens, ga je er als kijker ‘voor zitten’ tot het verhaal zich verder afspeelt. De
overgangen van de documentairebeelden terug naar het fictieve verhaal subtiel. Dit is bijvoorbeeld
het geval in 1942. Ems geeft in haar voice-over aan: “Daar hoorden we op 8 december 1941 van de
aanval op Pearl Harbor.” Het polygoonjournaal vervolgt daarna: “Medeburgers, mannen en

vrouwen, van welk ras of geloof gij zijt, ik roep u tot vervulling van een harde maar verheven

""" Het begrip vervreemding is geintroduceerd door Bertold Brecht. Hij wilde hiermee aangeven dat de

toeschouwer (in zijn geval bij toneelvoorstellingen) door bepaalde acties of constructies van de makers uit het
fictieve verhaal wordt getrokken. Op de momenten van vervreemding beseft de kijker dat hij aan het kijken is
naar een wereld die voor hem is geconstrueerd, omdat deze constructie aan de kijker wordt duidelijk gemaakt.

74



plicht jegens koningin en koninkrijk, de Indische gemeenschap en u zelve, de plicht van de
onderdaan in oorlogstijd. God geve dat wij waardig zijn aan de taak die voor ons ligt.” Tijdens de
toespraak van de journaallezer verandert deze toespraak van aard. De toespraak begint buiten de
leefwereld van de personages. Door de aanwezigheid van een radio in de kamer van Theo en Ems is
het laatste gedeelte van de toespraak te horen via de radio. De kijker hoort de toespraak als het
ware op hetzelfde moment als de personages; het geluid is geintegreerd in hun leefwereld. Op deze
manier ziet de kijker direct de reactie van Theo en Ems op deze aankondiging en zie je ook direct
hoe zij omgaan met ‘de geschiedenis’. Op deze manier wordt de invloed van de geschiedenis

duidelijk en kan de kijker direct verder in het verhaal van de personages.

4.4.2 Inventions en details

Een gedeelte van dit hoofdstuk tot nu toe gaat over de claim van waarheid die door middel van de
documentairebeelden wordt opgeroepen. Aan de hand van Rosenstone heb ik eerder aangegeven
dat historische films gebruik maken van inventions, verzinsels. Van de kleinste details binnen een
beeld tot aan grote evenementen, een historische film kan niet zonder het gebruik van verzinsels
om een verhaal binnen een bepaald tijdsbestek te kunnen vertellen en om ervoor te zorgen dat de
film interessant blijft.

Verzinsels komen ook in GORDEL VAN SMARAGD voor. Zo zal bijvoorbeeld de Soos niet iedere
avond gevuld zijn met alleen maar mannen in witte pakken met strik, of zal het interieur van het
huis van Theo en Ems zijn opgebouwd naar voorbeelden van interieurs uit die periode. Verzinsels
worden ook vaak gebruikt om een periode te comprimeren. Het is niet mogelijk om bij een periode
van bijvoorbeeld verzet alle handelingen te laten zien. Dit gebeurt bijvoorbeeld door kinderen op
straat met stenen te laten gooien naar Ems. Ook het verzet tegen de Nederlanders komt voor Theo’s
plantage neer op een aantal momenten waarop men brand sticht op de plantage. Bij iedere
vernieling lijkt het alsof er meer rebellen zijn: Theo ondervindt steeds meer verzet van de rebellen.
Doordat de vernielingen steeds erger worden, past Theo’s verhaal binnen het grotere verhaal van
Nederlanders die in Indonesié op steeds groter verzet botsen.

Zoals hierboven aangegeven kunnen details in een film een deel uitmaken van de verzinsels.
Caughie stelt dat je als toeschouwer plezier beleeft aan het kijken naar historisch drama door de
aanwezigheid van deze details. Niet het voortstuwend narratief, maar het observeren van het
dagelijks bestaan van de personages uit een andere tijdsperiode heeft onze aandacht. De manier
waarop de ontwikkelingen worden getoond is in dit verband van belang. Het gaat om observeren en
niet zozeer om identificeren, volgens Caughie. De aanwezigheid van details ontnemen ons de
mogelijkheid om de geschiedenis te kunnen begrijpen; we ervaren de situatie alleen. Details kunnen
zich voordoen in alle hoofdstukken van de film: een fotokaart met de afbeelding van een meer
bijvoorbeeld die Theo en Ems naar elkaar sturen. Ze zijn samen bij dit meer geweest en hebben
hier hun eigen herinneringen aan. Of een opgezette panter in het huis van Oom. Theo geeft bij het
begin van de film aan dat hij naar Indié vertrekt om panters op straat te zien lopen. Na de

vernielingen van de oorlog is het huis van Oom een grote puinhoop, alleen de panter staat nog

75



overeind. Daarnaast is ook kleding een manier om een gevoel op te roepen, maar op de kleding kom
ik terug bij de mise-en-scéne. Kleding

Het gevoel, de nostalgie is dus van belang. De aanwezigheid van nostalgie verkleint volgens
Jameson de afstand met het historisch verhaal en maakt de kijker subjectief. Wanneer een film
voldoende verzinsels en details heeft die de kijker terug kunnen voeren naar de periode waarin de
film zich afspeelt krijgt het gevoel dus een belangrijkere plaats dan de objectieve wens voor
historische feiten. De fictieve gedeelten zijn in GORDEL VAN SMARAGD goed uitgewerkt wanneer het
gaat om de look van het verleden. Maar de aanwezigheid van de documentairebeelden kunnen
invloed hebben op de objectiviteit. De beelden zorgen er immers voor dat de kijker een portie
geschiedenis meekrijgt die zich in eerste instantie buiten de leefwereld van de personages bevindt.
Het gevoel van nostalgie kan in deze documentairebeelden worden opgeroepen; sommige beelden
tonen bijvoorbeeld feesten van de lokale bevolking. De afstand tot documentairebeelden lijkt
echter groter dan de afstand die men heeft tot fictieve beelden. Volgens Jameson verdwijnt deze
afstand bij fictieve beelden ook wanneer men nostalgische gevoelens heeft ten opzichte van de
periode die wordt getoond.

De mogelijkheid tot inleving en de aanwezigheid van nostalgische gevoelens zijn bij GORDEL
VAN SMARAGD aan de orde. Het wordt de kijker mogelijk gemaakt om zich in te kunnen leven in het
verhaal. De aanwezigheid van de documentairebeelden haalt de kijkers misschien uit hun verhaal,
aan de andere kant kunnen de voice-overs van de personages (die ook hun gevoelens uiten in hun
vertellingen) ervoor zorgen dat de kijker niet helemaal uit het verhaal wordt gezogen maar wel

nostalgische gevoelens tegenover de fictieve beelden kunnen ontwikkelen en blijven houden.

4.4.3 Mise-en-scene

Zoals ik hierboven heb aangegeven is de look van het verleden dus belangrijk bij een historische
film. Een belangrijk onderdeel bij film is hoe de film eruit ziet. Voor dit gedeelte van de analyse
maak ik gebruik van het boek Film Art van Bordwell en Thompson.'”® De onderdelen die hier aan de
orde komen zijn de omgeving (setting), licht, kostuums en het geluid. De kenmerken tonen of een
film zo realistisch mogelijk is gemaakt of niet.

Allereerst de omgeving. In de film GORDEL VAN SMARAGD wordt de bestaande omgeving
gebruikt als sets. De omgeving heeft een duidelijke functie binnen de film. Er zijn een aantal
plaatsen waar het verhaal zich afspeelt. De Soos en de tuinen eromheen, de plantage van Theo, het
Jappenkamp waar Theo in zit en het treinstation zijn de vier belangrijkste locaties. Twee plaatsen
geven eigenlijk de twee grootste tegenstellingen aan: de Soos, waar Ems zich op haar gemak voelt
voordat de oorlog uitbreekt en waar ze haar lichaam verkoopt om Theo te redden, draait eigenlijk
altijd om een grote groep mensen. Het is de plaats die bij Ems hoort en waar zij zich, zelfs tijdens
de Japanse bezetting, nog thuis voelt. De plantage is het domein van Theo. Het komt eigenlijk pas
in beeld na afloop van de oorlog, wanneer Theo en Ems besluiten om samen daar te wonen. Geen

van deze locaties wordt echter in zijn geheel getoond. Het zijn altijd alleen de gedeelten die nodig

178 Bordwell, David & Thompson, Kristin, Film Art, an Introduction, McGraw-Hill Companies, Wisconsin, 5°

druk, 1997 (eerste druk 1979)

76



zijn voor de actie binnen de scéne die worden getoond. Ook de onderlinge relaties tussen de
locaties wordt nooit helemaal duidelijk. Zo blijft het de vraag hoe dicht de Soos eigenlijk bij de
plantage ligt of hoe uitgestrekt de plantage zelf is.

De omgeving wordt wel veel en vaak in beeld gebracht als achtergrond, om aan het begin
van de film de idyllische situatie te benadrukken. Alles omgevingsbeelden tonen een paradijselijke
situatie waarin liefde opbloeit: Theo en Ems zijn met stralend weer bij een meertje waar mooie,
felgekleurde bloemen omheen bloeien. Er is niets of niemand te zien buiten het tweetal om; een
mooie omgeving voor een verliefd koppel. De omgeving van het Jappenkamp van Theo komt ook
goed naar voren. Binnen de hekken van het kamp is er alleen maar zand. Op de achtergrond zijn wel
bomen, maar binnen het kamp groeit of bloeit er niets; er is alleen maar zand. De omgeving komt
op dit moment overeen met de sfeer in de film: voor de personages in het kamp groeit er geestelijk
niets. De verschrikkingen van de personages worden doorgevoerd in de omgeving waarin ze zich
gedwongen bevinden. De film toont later in de film ook de bijna ondoordringbare bosrijke omgeving
van de plantage waarop Theo en Ems wonen. Dit helpt bij het versterken van het gevoel van Ems:
ze voelt zich alleen en eenzaam. De omgeving is dus gedurende de film op verschillende manieren
van belang en het zorgt ook voor een dekking van de personages in hun omgeving.

Een aspect dat veel te maken heeft met de setting is het gebruik van licht. Ten eerste is er
het gebruik van zwart-wit beelden en beelden in kleur. De zwart-wit beelden van de documentaire
en polygoonjournaals benadrukken de authenticiteit van de beelden. Er was immers geen
kleurentelevisie, dus deze beelden kunnen niet anders dan kleurloos worden overgenomen. De
overgang naar kleur maakt voor de toeschouwer extra duidelijk dat het fictieve gedeelte van het
verhaal weer begint. Ten tweede is er natuurlijk het gebruik van dag- en nachtlicht. De scénes die
zich overdag afspelen zijn allemaal overgoten met zonlicht. Het zorgt voor een tropische sfeer. De
nachtscenes spelen zich af 6f rondom de plantage van Theo of net buiten de Soos. Zo is er de scéne
waarin Ems bekent dat ze in de oorlog sex heeft gehad met de Japanse officier. Ze vlucht na de
bekentenis naar buiten. Theo volgt haar. Buiten stort de regen met bakken uit de hemel. Het is
aardedonker. De enige verlichting komt van binnen uit de Soos en er is verlichting naast de
tennisbaan waar Ems heen is gevlucht. Theo rent achter haar aan. Ems is helemaal gekleed in het
zwart, Theo in het wit. Door de kleurkeuze van de kleding steken Theo en Ems tegen elkaar af.
Omdat de omgeving zo donker is, valt Theo extra op omdat zijn witte kleding duidelijker afsteekt
tegen de donkere achtergrond. Dit voorbeeld komt ook terug in het volgende onderwerp.

Een aspect van belichting is het gebruik van kleur. Er zijn in de film drie verschillende
kleurtinten te ontdekken. Deze tinten worden gebruikt om een gevoel of een sfeerbeeld aan te
geven, zonder dat een kijker dit per direct kan definiéren. Het eerste gedeelte van de film is
geschoten met een rood kleurenfilter. Dit zorgt voor een heldere en warme kleur, die overeenkomt
met de situatie op dat moment: er is geen vuiltje aan de lucht en de liefde tussen Theo en Ems
bloeit op. Het tweede gedeelte van de film heeft een gelige kleur, een koel filter. Dit is de periode
waarin Theo in het kamp zit. De omgeving bestaat hier voornamelijk uit zand en stof, en de kleur
versterkt dit gevoel. Het zorgt er dus voor dat men onbewust een killer gevoel krijgt bij dit gedeelte

van de film, waarbij het onbehaaglijke gevoel uit het kamp wordt versterkt. De derde en laatste

77



overheersende kleur die wordt gebruikt is een groene kleur. Dit is de periode waarin Theo en Ems
op de plantage wonen en de strijd aangaan tegen het nationalistische leger van Soekarno en op
bepaalde manier ook tegen elkaar. De twee lijken steeds verder uit elkaar te groeien en Ems lijkt
zich ook beter te kunnen voelen bij de republikeinen. Zo blijkt dus dat de kleur voor het verhaal
van groot belang is om het gevoel te versterken. Het roept een gevoel op dat niet altijd kan worden
uitgedragen door woord of gebaar, maar dat op deze manier extra ondersteuning krijgt.

Belangrijk voor de realiteit van de film is het gebruik van kostuums. Het verschil tussen
Nederlander en Indo wordt onder andere door de kledingkeuze uitgedrukt. De Nederlanders
verschijnen avond aan avond in wit of beige pak, compleet met strik in de Soos, waar Ems in de
mooie jurken optreedt. De kleding straalt klasse en rijkdom uit. De kleding zorgt ervoor dat de
personages eenvoudig te plaatsen zijn in de tijd. De jurken die Ems en de andere vrouwen dragen
uit de jaren 30, de witte pakken met strik van de mannen leveren een bijdrage aan de
geloofwaardigheid van de personages.

Kostuums maken volgens Caughie deel uit van de details in een film. Deze zorgen ervoor er
een gevoel van nostalgie wordt opgeroepen. Door het zien van de oude kledingstijl van de
personages kan dit gevoel ontstaan. Herinneringen worden opgeroepen aan kleding die men kent
van foto’s uit de bewuste periode, kleding die men zelf heeft gehad of kleding van moeder. De
Indische bevolking in de film is bijna altijd gekleed in traditionele klederdracht: veelkleurige
doeken die een exotische uitstraling geven. Ook binnen de verhaallijn is de kleding van belang. Op
een avond, wanneer Ems bij Suti is voor medische verzorging, wil ze teruglopen naar huis. Dit wordt
haar afgeraden, en ze wordt thuisgebracht met een fietstaxi. De man die haar thuisbrengt spoort
haar aan één van de doeken om haar heen te wikkelen als rok, zodat er geen misverstanden
ontstaan. Ems stemt hierin toe. Verderop in het verhaal, wanneer Ems vaker bij de revolutionairen
komt, draagt zij meerdere keren de doeken, totdat ze deze uiteindelijk teruggeeft. Ze kiest er op
dit moment voor om zich niet bij hun aan te sluiten, maar blijft nog voor bij man en de rijkdom. De
kleding speelt dus op een groot niveau een rol omdat het ervoor zorgt dat het lijkt op kleding uit
die periode, en dat het zorgt voor de scheiding tussen arm en rijk, tussen Nederlander/ Indo of
lokale Indische bevolking. Op de tweede plaats neemt kleding dus ook binnen de relaties tussen
personages een belangrijke plaats in.

Naast het beeld is natuurlijk ook het geluid van belang. Veel van het geluid is diegetisch. Dit
houdt in dat het geluid te vinden is in de leefwereld van de personages zelf. De film opent met het
geluiden van beesten die we associéren met tropische bestemmingen. Een belangrijk onderdeel van
geluid is het gebruik van muziek. De muziek dient als bindmiddel tussen Theo en Ems. Theo komt af
op de zingende Ems in de Soos en de nummers spreken feitelijk als een soort mentale verbinding.
Ems zingt een aantal liedjes in de Soos waarbij de niemand anders aankijkt dan Theo. De tekst van
de liedjes slaat op de situatie waarin ze zich bevinden. Een voorbeeld hiervan is ‘you go to my
head...’ en ‘they can’t take that away from me...’ De liedjes die Ems in de Soos zingt, dienen dus
als achtergrond voor de ontwikkeling van hun relatie. Het begin van de film wordt ondersteund door
bekende Amerikaanse nummers. Over het algemeen zijn dit vrolijke liefdesnummers. Terwijl we

Ems horen zingen in de Soos, zien we de beelden waarin een liefdesrelatie tussen de hoofdpersonen

78



zich ontvouwt. Af en toe wordt er geswitched naar een zingende Ems in de Soos, maar verder
dienen de nummers ervoor om het verstrijken van een bepaalde periode aan te geven.

De Amerikaanse nummers zijn in de oorlogsperiode verboden, waardoor Ems dan alleen nog
nummers zingt die voor de Nederlandse toeschouwer niet te verstaan zijn. De liedjes hebben een
heel melancholische boventoon, waardoor het meer de invloed heeft van een droevige melodie dan
een lied. Tijdens deze nummers, waarin Ems ook verschillende kledingstukken aanheeft om aan te
geven dat er een bepaalde periode voorbij gaat, zien we beelden van Theo in het Jappenkamp.
Theo geeft in de film ook aan dat hij de oorlog heeft overleefd door te dromen; dromen van een
zingende Ems. De woorden die voor Nederlandse kijkers geen betekenissen hebben, zijn voor
Indische toeschouwers waarschijnlijk wel verstaanbaar. Het kunnen bekende liedjes zijn die
herinneringen oproepen aan deze periode. Deze liedjes kunnen voor een Indisch publiek dus een
andere functie vervullen binnen de film dan voor een Nederlands publiek. Tijdens het laatste
gedeelte van de film op de plantage, is er eigenlijk geen sprake meer van muziek. Dit staat voor het
feit dat er tussen Ems en Theo ook eigenlijk geen communicatie meer is. Ze spreken nog wel met
elkaar, maar echt praten, doen ze niet. De muziek die hen verbond is dus afwezig.

Er zijn uiteraard ook geluiden die zich niet in de leefwereld van de personages bevindt. Ten
eerste is dit natuurlijk het geval met de geluiden bij de documentairebeelden. De personages zien
deze beelden op dat moment niet. Het zijn immers beelden en geluiden die niet op de televisie of
radio van de personages te zien of te horen is, maar achteraf worden verklaard. Deze beelden en
geluiden zijn non-diegetisch. De enige uitzondering op dit punt is de aanval op Pearl Harbor. Dit
wordt eerst aangegeven in documentairebeelden, maar daarna ook via een radiobericht. Dit bericht
begint als non-diegetisch maar eindigt als diegetisch, wanneer het te horen is op de radio in de
hotelkamer van Ems en Theo. Ook de voice-overs van de personages, het commentaar op de
beelden, is non-diegetisch. Het zijn wel de personages zelf, maar ze geven een terugblik op een
situatie die zich jaren eerder heeft afgespeeld. Het geluid zorgt dus voor een verbinding tussen de
belangrijkste personages en zorgt daarnaast voor de verbinding van het publiek met de periode

waarin de film zich afspeelt.

4.4.4 History from below

In een eerder hoofdstuk heb ik de problematiek van history from below behandeld. In dit hoofdstuk
wil ik analyseren of history from below een concept is dat op de film GORDEL VAN SMARAGD kan worden
toegepast. De alledaagse geschiedenis is bij history from below van belang. De nadruk ligt meer op
de dagelijkse verwikkelingen waar gewone mensen mee worstelen en niet zozeer op de grote
politieke gebeurtenissen. Daarnaast is ook de mondelinge overdracht van cultuur en tradities aan de
orde bij history from below. De vraag is nu of GORDEL VAN SMARAGD voldoet aan de kenmerken die
gelden voor een historische film met het perspectief van de alledaagse geschiedenis.

Het eerste kenmerk van deze benadering van geschiedenis zorgt direct voor problemen. Het
is inderdaad het alledaagse leven waar de personages in de film mee worstelen, maar het is
onmogelijk om te zeggen dat de nadruk niet ligt op de plaats van de grote politieke gebeurtenissen,

de geschiedenis, binnen de film. Er wordt een duidelijk onderscheid gemaakt tussen de geschiedenis

79



en de leefwereld van de personages. De geschiedenis neemt wel degelijk een belangrijke plaats in
binnen de film. Bij history from below zijn de politieke gebeurtenissen (de grote geschiedenis) niet
te zien binnen de film. Men ziet alleen de invloed van deze gebeurtenissen op de levens van de
personages in het fictieve verhaal. Op dit punt past GORDEL VAN SMARAGD niet exact binnen het
principe van history from below.

Aan de ene kant is er in de film wel te zien welke invloed gebeurtenissen zoals de oorlog en
de ontluikende onafhankelijkheidsstrijd hebben. De personages vertellen het daarnaast ook. De film
draait om de ontwikkelingen van de personages binnen een veranderende omgeving. Het laat ons
zien hoe personages hun best doen om te overleven binnen de continu veranderende omgeving en
toont uiteindelijk de onmacht: de liefde tussen Ems en Theo had onder andere omstandigheden
misschien kunnen overleven, maar door de ervaringen die ze binnen de geschiedenis hebben
opgedaan houdt de liefde geen stand. Theo vertrekt terug naar Nederland omdat het hem niet is
gelukt om de geschiedenis te verslaan. Hij is slachtoffer geworden van de omstandigheden waar hij
niets aan kon doen. Omstandigheden die zo’n grote invloed op zijn leven hadden dat hij heeft
gekozen om een nieuw leven op te bouwen terug in zijn vaderland.

De omschrijving van history from below geeft aan dat de kijker de politieke geschiedenis
zelf niet ziet. Deze geschiedenis is echter in de documentairebeelden wel degelijk aanwezig als
kader voor de gebeurtenissen die de personages meemaken. Toch is het in GORDEL VAN SMARAGD wel
altijd het verhaal ‘van below’ dat wordt verteld. De geschiedenis schept de omstandigheden, de
invulling volgt in het fictieve gedeelte. Met een kleine aanpassing kan de film voldoet de film op dit
punt naar mijn idee wel aan de criteria van de history from below.

Het tweede kenmerk is de overdracht van cultuur. De ‘grote’ geschiedenis is terug te vinden
in geschiedenisboeken, de geschiedenis van individuen wordt alleen mondeling overgebracht. Bij
history from below gebeurt dit door bijvoorbeeld persoonlijke foto’s te integreren in de film. Op
deze manier kan binnen de film een link worden gelegd door het heden in de film en een verder
verleden. GORDEL VAN SMARAGD heeft deze link niet. De documentairebeelden in de film zijn geen
persoonlijke beelden van één van de personages. De beelden zijn ook te zien via een kanaal
waardoor gewoonlijk de ‘grote’ geschiedenis wordt verteld: het journaal. Het journaal toont
immers de gebeurtenissen en situatie in de wereld en had begin jaren 40 geen of weinig plaats voor
persoonlijke verhalen binnen de oorlogen. Ook op dit punt voldoet GORDEL VAN SMARAGD dus niet
helemaal aan de definitie van history from below. Aan de andere kant wordt de persoonlijke
geschiedenis wel doorverteld. We volgen de personages door de tien jaar en worden begeleid in het
commentaar door dezelfde personages. De personages geven zelf aan welke ontwikkeling zij hebben
gemaakt in die jaren en welke gevoelens zij hierbij hadden. Dit kan natuurlijk ook worden gezien
als een manier van geschiedenis vertellen. Door de voice-overs van de personages wordt de film
namelijk wél een persoonlijke manier van herinneren; niet door foto’s van vroeger, maar doordat
de personages verhalen vertellen over vroeger. Ook op dit punt valt de film in feite binnen de
kenmerken van de alledaagse geschiedenis, maar met een kleine aanpassing.

GORDEL VAN SMARAGD is een film waarin het verhaal draait om het alledaagse leven en de

persoonlijke ontwikkelingen van de personages binnen een groter geheel: de politieke

80



ontwikkelingen. Het draait om het proces van de personages om hun leven vorm te kunnen geven
binnen een veranderende omgeving waar ze zelf geen invloed op hebben. GORDEL VAN SMARAGD past

dus binnen de definitie van een history from below.

4.4.5 Het individu of de geschiedenis?

Bij de alledaagse geschiedenis binnen de film draait het dus om de relatie tussen de personages en
de geschiedenis. Deze paragraaf dient om te onderzoeken of het de individuen zijn de geschiedenis
kleuren of andersom: de geschiedenis die de individuen kleurt.

Beide benaderingen zijn te vinden in de film. Ze zijn echter niet op hetzelfde niveau te
vinden. Ze kunnen op een andere manier geinterpreteerd worden. Ik zal beide interpretaties
uitleggen.

Binnen het fictieve gedeelte van de film is er één die duidelijk de boventoon voert. De
geschiedenis neemt, zoals hierboven ook is aangegeven een duidelijke plaats in binnen de levens
van de personages. Hun leven wordt immers gevormd door de gebeurtenissen die zich buiten hun
leefwereld afspelen, maar die wel van invloed zijn op de levens en keuzes die de personages
maken. De komst van de Tweede wereldoorlog is hier een goed voorbeeld van. Theo en Ems hadden
niets te maken met het feit dat de oorlog uitbrak in Europa en uiteindelijk door Japan terecht komt
in Nederlands-Indi€. De komst van de oorlog zorgt er echter voor dat de levens van Theo en Ems
totaal op z’'n kop staan. Theo moet vluchten en komt terecht in een Jappenkamp, Ems wordt
gedwongen om de bijvrouw van een Japanse officier te worden om het leven van Theo te sparen. De
geschiedenis heeft dus grotere invloed op de levens van de personages dan omgekeerd het geval is.
De geschiedenis kleurt dus de levens van de personages, de individuen aan de hand van de grote
invloed die de geschiedenis heeft op de personages. Binnen het fictieve gedeelte van de film is er
van de omgekeerde stelling weinig te merken. De personages ondernemen geen acties om de
geschiedenis te veranderen en zorgen dus niet voor een blijvende verandering van de politieke
gebeurtenissen binnen de fictieve leefwereld.

Toch kleuren de personages ook de geschiedenis. Niet zo sterk op het niveau van het
verhaal zelf. Ze ondernemen zelf geen acties die de loop van de geschiedenis drastisch hebben
veranderd, maar ze kleuren de geschiedenis wel voor ons als kijker. Wanneer Theo bijvoorbeeld
spreekt over grote aantallen doden, en er wordt in de directe omgeving van de personages iemand
vermoord, dan kleurt dit de geschiedenis voor de kijker. De levens van de personages en de
individualisering van het verhaal zorgen ervoor dat de grote gebeurtenissen een persoonlijk verhaal

krijgen. De personages geven op deze manier de geschiedenis wel degelijk een kleur mee.

4.5 Conclusie

Dit hoofdstuk is de analyse van de het onderwerp van deze scriptie: GORDEL VAN SMARAGD. In de
conclusie wil ik een aantal punten uit de analyse nogmaals aan de orde laten komen en verbinden

met punten die eerder in de theorie aan de orde zijn gekomen.

81



In dit hoofdstuk zijn verschillende onderdelen van de inhoud en vorm van de film aan de
orde gekomen. Inhoud en vorm zijn voor de analyse als afzonderlijke aspecten behandeld, maar film
bestaat juist uit de combinatie waarbij vorm en inhoud samensmelten en een totaalplaatje vormen.
Toch wil ik een aantal losse onderdelen naar voren halen. Eén van deze zaken is de history from
below. We zien mensen die in hun dagelijks leven worstelen met de situatie die de geschiedenis ze
oplegt. Situaties waar ze niets aan kunnen doen omdat de invloed van politieke gebeurtenissen
doorklinkt in hun leven. Het alledaagse leven wordt tegenover de geschiedenis geplaatst, en de
geschiedenis wint. We zien in de film dus feitelijk het proces waar de personages doorheen gaan in
hun poging om hun leven zo goed mogelijk in te richten. We volgen de personages, met Theo en
Ems natuurlijk het meest op de voorgrond, in een proces waarin zij proberen met de veranderingen
om te gaan die de geschiedenis aanbrengt in hun leven.

Ik heb in de bespreking aangegeven dat het principe van history from below lastig is om toe
te passen op deze film. De oorzaken heb ik al aangegeven. De twee belangrijkste elementen
moeten allebei worden aangepast om de theorie toe te kunnen passen op GORDEL VAN SMARAGD. Toch
heb ik besloten om de film wel te behandelen als history from below. De reden voor deze keuze is
eenvoudig: het basisprincipe van de theorie komt exact overeen met de sfeer van de film. Het is
een verhaal waarin het invidivu wordt gevolgd in de strijd tegen de grote, politieke
omstandigheden. We volgen in de film het proces van de personages waarin ze proberen grip op hun
leven te krijgen.

In het hoofdstuk is het begrip ‘proces’ al gevallen, in de context van geschiedenis als
proces. In deze film is het dus niet alleen de geschiedenis die we als proces te zien krijgen, maar
hierbinnen ook de ontwikkelingen van de personages die mee veranderen met de geschiedenis. Ik
denk ook niet dat de processen los van elkaar te zien zijn, juist omdat de geschiedenis zo’n grote
invloed heeft op de alledaagse levens. De personages veranderen dus met de geschiedenis mee. De
geschiedenis loopt misschien voorop tijdens het grootste gedeelte van de film: de personages lijken
altijd lijdend voorwerp die niets kunnen beginnen tegen de macht van de politieke gebeurtenissen.
Seunke maakte in zijn film al zijn personages afhankelijk van de geschiedenis. Juist omdat de
invloed van de geschiedenis zo duidelijk naar voren komt in de film onderdaan de personages alle
gebeurtenissen zonder hier iets tegen in te kunnen brengen. Aan het einde van de film neemt Ems
de beslissing om in Indonesié te blijven. Op dit moment heeft zij de geschiedenis als het ware
ingehaald door haar eigen beslissing te nemen. Theo zegt in de voice-over dat de meeste
Nederlanders kozen voor een leven in Nederland; Ems neemt op dit moment voor het eerst een
andere beslissing dan Theo’s voice-over ‘voorschrijft’. Tijdens de film heeft Theo de gevoelens van
Ems aan de kijker verteld. Nu komt wat hij verteld niet overeen met de keuze die Ems heeft
gemaakt.

Een opvallend en belangrijk punt in de film is de aanwezigheid van zowel fictionele beelden
als documentairebeelden. De film wordt opgedeeld in verschillende delen en bij de
documentairebeelden vertellen Theo en Ems wat ze inhouden en welke gevolgen de beelden hadden
op hun eigen leven. De documentairebeelden hebben een grote invloed de manier waarop we als

toeschouwers naar de film kijken. Zo bestaat de opening van de film uit een Nederlands

82



polygoonjournaal waarin de journaallezer zegt: “Indié. Dit wonderlijke en prachtige land rondom
den evenaar. 65 maal zo groot als het moederland en meer dan 70 miljoen inwoners. Indié. Met
zijn typische en dikwijls nog primitieve inlandse bevolking wier zeden en gewoonten ons
westerlingen onbegrijpelijk lijken, maar voor den inlanders van de hoogste waarden zijn.” Een
duidelijke stelling aan het begin van de film: de Indische bevolking is primitief, onderontwikkeld en
leeft zijn leven naar maatstaven waar wij als ontwikkeld land niets van begrijpen. Ook de beelden
bij deze tekst liegen er niet om. De ‘zeden en gewoonten’ bestaan uit vrouwen met een ontbloot
bovenlijf die een exotische dans uitvoeren. Voor iemand die kijkt vanuit het perspectief dat we eind
jaren 90 hebben lijken deze beelden nog het meest op de journaalbeelden die we nu vanuit
Afrikaanse landen te zien krijgen. De verhoudingen tussen Nederlanders en de inlandse bevolking
worden op deze manier direct duidelijk gemaakt: de ontwikkelde, verheven westerling en de
primitieve, onderontwikkelde inlander. De dans overigens die in deze openingsscéne te zien is komt
later in de film in kleur in ongeveer dezelfde vorm nogmaals voorbij. Het betreft hier een feest
waarbij Theo en Boon aanwezig zijn en aangeven dat ze niet bang zijn voor aanvallen tijdens de
feestperiode. Ze staan er allebei onbeholpen bij en kijken met een soort vertedering naar het offer
dat door de Indonesische bevolking wordt gebracht. Het lijkt alsof ze geen idee hebben waar het
feest over gaat.

Het personage van Ems lijkt zich aan het begin van de film te confirmeren aan dit beeld.
Gedurende de film wordt het beeld van de primitieve bevolking, en Ems als onderdeel hiervan,
langzaam ontkracht. Het blijkt vooral in de periode na de oorlog dat de Indische bevolking lang niet
zo primitief is als het Nederlandse, koloniale perspectief ons in het begin van de film wil doen
geloven. De bevolking is in de loop van de film steeds zelfstandiger geworden en accepteert de
overheersing van de Nederlanders steeds minder. Wanneer Ems uiteindelijk kiest om in Indonesié te
blijven markeert dit het feit dat de ‘primitieve bevolking’ zich ontwikkeld heeft tot een volwaardig
volk. Een volk dat de aanwezigheid van de Nederlander niet langer nodig heeft of op prijs stelt.

Aan het begin van de film toont de filmmaker een Nederlands, koloniaal perspectief. De
voice-overs van de introductie, 1939 en 1940 versterken dit Nederlandse perspectief. Naast het
polygoonjournaal krijgt de kijker de informatie over de politieke geschiedenis van Theo. Op
persoonlijk niveau geeft Theo aan dat hij naar Indié vertrekt om te kijken naar panters die op straat
lopen, puur voor de sensatie dus. Verder geeft hij zijn eigen ontwikkeling aan in 1940 wanneer hij
een eigen huis krijgt. Het enige dat Ems te zeggen heeft is dat ze 23 was, een onbezorgd leven
leidde en bang was dat ze niet op de hoogte kon blijven van de Europese mode.

Het vertelperspectief komt dus vanuit de Nederlandse hoek. Ems is in de voice-over wel
aanwezig, maar voegt niets wezenlijks toe aan onze kennis op dit moment. Eerder omgekeerd:
terwijl het nieuws de situatie ‘typeert’ en Theo op zoek gaat naar panters geeft Ems nog geen
enkele woord van grote interesse. Dit blijkt in de voice-overs vaker het geval te zijn. Van de tien
jaren voice-overs is Theo in negen hiervan aanwezig. Ems ontbreekt, met uitzondering van 1946, de
gehele periode na de oorlog. Binnen de voice-mails is het Theo die meestal als eerste aan het woord
is (alleen wanneer Theo niet aanwezig is als verteller komt Ems als eerste aan het woord). Qua

tekst heeft Theo ook de overhand. Hij is, naast de journaallezers, degene die aangeeft wat we zien

83



en welke invloed het heeft gehad op hun leven. Hij vertelt een gedeelte van de grote geschiedenis
en de pogingen van Theo en Ems om binnen de veranderende situatie een plaats te vinden. Theo
geeft in een aantal van zijn verhalen ook aan hoe Ems zich voelt en wat haar beweegredenen zijn
voor sommige acties (zoals hun huwelijk). Theo profileert zich meer als alwetende verteller dan als
één van de hoofdpersonen. Hij lijkt een belangrijker plaats in te nemen in het verhaal dan Ems. De
film maakt dus gebruik van een blanke, Nederlandse man als alwetende verteller. Dit zorgt ervoor
dat we als kijker ons identificeren met deze overheersende blik.

Alleen aan de hand van de voice-overs lijkt het vertelperspectief bij Nederland te liggen: de
opening van de film, de overheersing van ‘alwetende’ Theo in de voice-overs zorgen ervoor dat we
als kijker het verhaal te zien krijgen vanuit een overheersend Nederlands perspectief. De vraag rijst
dan wiens verhaal eigenlijk wordt verteld? In eerste instantie is dit naar mijn idee het verhaal van
Theo. In het hoofdstuk heb ik aangegeven dat Theo het personages is dat een verandering
doormaakt, buiten de door de geschiedenis opgelegde veranderingen van omgeving. Theo verandert
in de film, hij ontwikkelt zich van een jonge man die puur op sensatiezucht naar Nederlands-Indié
komt. Hij komt in Indié aan met een doel, besluit er een bestaan op te bouwen en weet dit,
ondanks vele tegenslagen, toch te realiseren. Wanneer hij geen verdere uitweg meer ziet en zijn
onderneming, zijn bestaan, is opgeblazen ziet hij geen andere mogelijkheid dan terug te keren naar
Nederland. Hier zal hij opnieuw een bestaan op moeten bouwen. Theo is ook een personage waar
men als kijker medeleven voor kan voelen. Hij komt aan als vreemdeling en is niet bekend met de
gewoonten van het land. Door zijn soms verkeerde interpretaties kunnen we meevoelen met hem.
Wanneer hij erachter komt dat Ems getrouwd is met Herman, zien we ook sneller Theo als
slachtoffer en Ems direct als ‘makkelijk’. Mede door de angst van Theo en zijn pogingen om te
overleven in het kamp groeit de sympathie.

Het personage van Ems heeft dit naar mijn idee minder snel. Omdat ze relatief weinig aan
het woord is en weinig eigen gevoelens claimt in de voice-overs, krijgt de kijker minder van haar te
weten. We leren haar kennen als jonge, zwoele zangeres. Een jonge vrouw die naar mannen toe
heel makkelijk is: ze stapt op eigen initiatief af op Theo terwijl ze getrouwd is. Ems is natuurlijk
geen personage waar men als kijker een hekel aan krijgt, maar empathie is ook niet zo snel te
vinden. In de oorlogsperiode geeft Ems door haar acties aan van Theo te houden, het lukt haar om
Theo te helpen door haar lichaam te verkopen aan een Japanse officier. Ook na de oorlog gebeurt
er in de ontwikkeling van Ems niet veel. Het opzetten van de Soos mislukt, haar huwelijk met Theo
lijkt ook geen rozengeur en maneschijn en op de plantage lijkt ze eenzamer dan ooit. Er is voor Ems
dus wel een startpunt als personage, maar er lijkt geen ontwikkeling te zitten in het karakter. Het
einde van de film lijkt om deze reden onlogisch. Ems heeft de hele film de belangrijke beslissingen
overgelaten aan Herman en Theo. Ze eigent zich tijdens de film niets toe. Zelfs haar verleden heeft
ze te danken aan Herman. Binnen het verhaal lijkt het logisch dat Ems met Theo mee gaat. Ze laat
immers niets achter in Indonesié. Toch besluit ze te blijven. Het besluit om te blijven heb ik in het
hoofdstuk zelf toegelicht: ze gaat in een nieuw land een nieuw bestaan opbouwen.

Wanneer deze beslissing wordt geplaatst binnen de vertelstructuur kan een tweede

conclusie worden getrokken over wiens verhaal er wordt verteld. De eerste conclusie is dat de

84



vertelstructuur, het perspectief binnen het verhaal op het filmische niveau ligt bij Theo. Een
tweede perspectief ligt bij Ems, maar alleen al we haar niet zien als individu maar als representant
voor het land Indonesié. In het eerste gedeelte van de film neemt ze geen beslissingen. In
Nederlands-Indié kon de lokale bevolking geen eigen beslissingen maken omdat ze werden
overheerst door de Nederlanders en de Japanners. De periode dat de aanhang van Soekarno van zich
laat horen en de wens uitspreekt voor onafhankelijkheid is ook de periode waarin Theo en Ems
steeds verder uit elkaar drijven. Haar uiteindelijke beslissing om te blijven is een statement dat te
maken heeft met de opbouw van een onafhankelijk land. Het perspectief vanuit Indonesié. Eindelijk
is het land onder de juk van de overheersers vandaan en moet het leren om op eigen benen te
staan. Ems laat haar schoenen in de trein staan en springt blootsvoets op de grond naast de trein.
Ze staat nu letterlijk en figuurlijk op eigen benen (en voeten). Er worden naar mijn idee dus twee
verhalen door elkaar verteld, waarvan het verhaal van Theo eenvoudiger te zien is. Pas na meerdere
keren kijken en analyseren valt de tweede benadering op.

In een vorig hoofdstuk is de schuldvraag aan de orde gekomen. Morley en Robins geven aan
dat de geschiedenis wordt veranderd om er een dramatische film van te kunnen maken. Het
historische Nederlands-Indi€ wordt getransformeerd tot een symbolisch Indié€. Ik denk dat dit hard
te maken is binnen GORDEL VAN SMARAGD. Er zijn drie Indische personages in de film aanwezig. Ems
uiteraard, en op de achtergrond Boon en Suti. De verdere Indische bevolking is slechts op de
achtergrond aanwezig. Door een aantal ‘typische’ Indische gewoonten aan te halen wordt de gehele
bevolking getypeerd. De drie personages springen niet eens echt uit de massa. Ems is weliswaar een
personage met veel tekst, toch lijkt het alsof ze gelijk wordt geschakeld met de Indische bevolking.
Ze dient meer als achtergrond voor de ontwikkeling van het personage en de blik van Theo dan als
eigen personage.

Aan de hand van één liefdesverhaal wordt een heel dramatisch oorlogs- en
bezettingsverleden getoond. Ik denk dat het lastig is om zonder deze symboliek een film te maken
waarin zoveel groepen en zoveel conflicten spelen. De schuldvraag blijft natuurlijk staan. Naar mijn
idee wordt in deze film de schuld niet bij de Nederlanders weggehaald. De opening geeft een
duidelijke Nederlandse, koloniale blik. Ook het vertelperspectief komt van Nederlandse kant. Het
Nederlandse perspectief is dus het uitgangspunt voor de manier waarop de schuldvraag in de film
aan de orde komt. Hoewel het personage Theo zich in de film ontwikkelt, krijgt hij niet te maken
met schuldgevoelens. Na de oorlog, waarin hij nota bene zelf onderdrukt is, wil hij terug naar de
plantage alsof er niets veranderd is. Schouders eronder en stevig aanpakken, dan komt alles weer
goed. Een flinke dosis Hollandse nuchterheid. Op dit gebied heeft Theo geen enkele blijk van
verandering of schuld. Het komt niet eens in zijn gedachten op.

Na de oorlog willen de Nederlanders hun plaatsen weer innemen in het dagelijks leven. In
de film wordt duidelijk dat ze er geen rekening mee hebben gehouden dat de Indische bevolking
tijdens de oorlog ook heeft doorgeleefd en in de afwezigheid van Nederlanders prima in staat is
gebleken om voor zichzelf te zorgen. Het laatste voorbeeld speelt zich af wanneer het Nederlandse
leger na de oorlog een klein dorp binnenvalt op zoek naar twee mensen. Theo is passief bij deze

inval aanwezig. De Nederlandse soldaat schiet een man neer en drukt sigaretten uit in iemands

85



gezicht. Dit haalt bij Theo herinneringen naar boven aan zijn periode in het kamp en hij valt de
soldaat aan. Wat hiermee op filmisch niveau wordt aangegeven is dat de Nederlanders net zo slecht
waren als de Japanners in de oorlog. Toch krijgt de kijker hier weer het perspectief van Theo. We
zien zijn gevoelens wanneer hij de de soldaat aanvalt en zijn overpeinzingen later op de dag. We
blijven dus bij het Nederlandse perspectief, maar zonder dieper in te gaan op de schuldvraag. Ik
heb niet het idee dat de schuldvraag in deze film specifiek ontweken wordt, maar omdat het
verhaal zo duidelijk vanuit Nederlands perspectief wordt verteld wordt de schuldvraag ook niet
kritisch behandeld. Dit komt bijvoorbeeld ook naar voren in de ontwikkeling die de Indische
bevolking als geheel doormaakt. Er is geen schuld of iets in die richting, maar het wordt als gegeven
aangenomen dat de bevolking gewoon opgegroeid is tijdens de periode 1939 tot 1949.

De personages uit de film kijken via de voice-overs terug op hun leven. Ook wij als
toeschouwers kijken terug. We kijken vanuit het heden, de film kwam uit in 1997, naar een film die
zich zo’n veertig jaar geleden afspeelt. In de analyse zijn de verzinsels en de details binnen de film
aan de orde gekomen. De aanwezigheid van details leidt volgens Caughie tot gevoelens van
nostalgie. Het is een bepaald gevoel, een verlangen dat men heeft bij het zien van de film. Dit
verlangen zit in de manier waarop het verleden aan ons wordt verteld maar ook door de manier
aanwezige beelden. Gevoelens van nostalgie hebben dus te maken met een verlangen naar een
verleden. Een verleden dat overzichtelijk was en waar alles goed en mooi was. Toch beslaat het
grootste gedeente van de film een periode waarin het juist geen overzichtelijk en mooi geheel was.
De strijd om de onafhankelijkheid maakt echter wel degelijk deel uit van de nostalgie. Juist de
gepassioneerde strijd, de drang naar vrijheid kan een nostalgisch gevoel terug roepen. Niet alleen
nostalgie overigens, ook het collectief geheugen wordt juist door deze strijd gevoed. Dit is ook
logisch. Een oorlog die wordt gevoerd voor de vrijheid van een volk brengt een musketier gevoel
boven: één voor allen, allen voor één. Terugkijkend op de strijd voor de vrijheid komt het
nationalistische gevoel boven, waardoor nostalgie en het collectief geheugen worden geprikkeld.

De nostalgie kan door verschillende dingen worden opgeroepen. De beelden van de
idyllische omgeving, de kleding van de personages of door achtergrondgeluiden en muziek. Door de
prachtige beelden in de film kan is het eenvoudig in te denken dat de beelden een gevoel van
nostalgie oproepen. Bij het verhaal is dit misschien lastiger. De groep toeschouwers die bij de
beelden een gevoel van nostalgie krijgen, zullen dit minder snel hebben bij het verhaal. De beelden
zijn van een prachtig land met mooie kleding en zijn eigen gewoontes. Het verhaal is, zoals ik boven
heb aangegeven, voornamelijk verteld vanuit Nederlands perspectief. Het kan zijn dat deze twee
principes botsen met elkaar. In het volgende hoofdstuk zal ik een aantal reacties op de film
behandelen. Daarbij zal ik dieper ingaan op de gevoelens van nostalgie.

Bij aanvang van deze scriptie ben ik uitgegaan van een film die niet overeen komt met de
gevoelens die een bepaalde bevolkingsgroep heeft met betrekking tot het verleden dat in de film
wordt verbeeld. lk ben er zelf vanuit gegaan dat dit verschil zat in de getoonde beelden. In dit
hoofdstuk ben ik erachter gekomen dat de manier van verhalen vertellen (wiens perspectief?) een
belangrijk punt is. Naar mijn idee heeft de vertelstructuur van het verhaal een belangrijkere plaats

ingenomen in de film dan ik vooraf had gedacht. De beelden, hoe visueel sterk zo ook zijn, leggen

86



het naar mijn idee af in deze film ten opzichte van de sterke structuur van de ontwikkelingen op
verhalend niveau binnen de film. In het volgende hoofdstuk analyseer ik een aantal reacties op de

film die er zijn. Door middel van deze reacties wil ik een beeld scheppen van de redenen waarom er

zoveel kritiek is gekomen op deze film.

87



4.6 Voice-overs in de film GORDEL VAN SMARAGD

Hieronder zijn alle voice-overs vanuit de film uitgewerkt, onderverdeelt in de verschillende jaren en
daarmee hoofdstukken vanuit de film. De voice-overs geven een beeld van de situaties in het
polygoon journaal die men belangrijk vond voor de film en de reacties van de personages op de

ontwikkelingen in hun persoonlijk leven.

Introductie

Polygoon

“Indié. Dit wonderlijke en prachtige land rondom den evenaar. 65 maal zo groot als het moederland
en meer dan 70 miljoen inwoners. Indié. Met zijn typische en dikwijls nog primitieve inlandse
bevolking wier zeden en gewoonten ons westerlingen onbegrijpelijk lijken, maar voor den inlanders

van de hoogste waarden zijn.”

1939

Theo

“1939. Hitler was Polen binnengevallen. Europa zou spoedig in brand staan. Nederlands-Indié. Mijn
oom had mijn moeder geschreven dat er panters over straat liepen. Dat wilde ik wel zien
natuurlijk.”

Ems

“In 1939 was ik 23 en leidde ik een onbezorgd leven.”

1940

Theo

“Mei 1940. De oorlog in Europa was het gesprek van de dag. Maar al ligt je eigen land onder vuur,
het voelt anders als het duizenden kilometers weg is. Brieven werden gecensureerd of raakten weg.
Meer oorlog had Indié toen nog niet te bieden.”

Ems

“Nu geneer ik me ervoor, maar toen vroeg ik me serieus af hoe ik op de hoogte moest blijven van de
Europese mode. Pas na een paar maanden, toen de Japanners bleven oprukken, beseften we dat de
oorlog misschien niet tot Europa beperkt zou blijven.”

Theo

“Door de oorlog stegen de rubberprijzen. Mijn oom gaf me opslag, een eigen huisje en z'n twee
‘apen’, Amat en Sarimen. Daar had hij lang genoeg tegenaan gekeken, zei hij. Tot mijn verbazing
raakte ik verknocht aan het leven op de plantage, en aan Ems natuurlijk. Elke avond op de Soos. lk

was haar grootste fan.”

88



1941

Theo

“China viel. Het grootste deel van Indo China viel. Nederlands-Indié was het doel. Gelukkig hadden
wij voor de verdediging van de ongeveer 16.000 eilanden het overweldigende aantal van 35.000 man
troepen, die bovendien werden bijgestaan door de manstorm, waar ik voor opgeroepen was.”
Polygoon

“31 augustus 1941. Een dag van herdenking. De dag tevens waarop we in rustig zelfvertrouwen de
toekomst tegemoet zien. Steeds toenemend in kracht, vervuld van de zekerheid dat dit Indi€, ons
Indie, een der laatste bastions zal blijven, waarin de Nederlandse vlag zal blijven wapperen.”

Ems

“Ik slaagde voor mijn cursus hulpverpleegster. De geruchtenstroom over ons werd hardnekkiger. We
moesten uitwijken naar steeds desolatere plekken. Daar hoorden we op 8 december 1941 van de
aanval op Pearl Harbor.”

Polygoon

“Medeburgers, mannen en vrouwen, van welk ras of geloof gij zijt, ik roep u tot vervulling van een
harde maar verheven plicht jegens koningin en koninkrijk, de Indische gemeenschap en u zelve, de

plicht van de onderdaan in oorlogstijd. God geve dat wij waardig zijn aan de taak die voor ons ligt.”

1942

Theo

“Pearl Harbor had voor de Japanners de weg geopend naar Nederlands-Indi€. Ze waren uit op onze
olie, rubber, kinine en wat niet meer. Op 1 maart 1942 begon de Japanse invasie. Wij konden op
geen enkele wijze weerstand bieden. lk was ingedeeld bij het AVC, het afvoer- en
vernietigingscorps. Onze eenheid, Jan van Vught, Jan Loohuis en ik, had bevel gekregen te
voorkomen dat de olievoorraden en belangrijke gebouwen in handen van de vijand zouden vallen,
desnoods met de verschroeide aarde tactiek. Tijdens het terugtrekken probeerden we zoveel
mogelijk te vernietigen, maar door de snelheid van hun motor- en rijwiel colonnes vielen de meeste
vliegvelden, gebouwen en olie-installaties ongeschonden in hun handen. Wij, het onaantastbare
Nederlandse gezag, werden binnen één week verslagen, en nog wel door Aziaten. De bevolking die
wij 350 jaar hadden laten merken dat het hin land niet was gaf geen enkele steun. Nederlands-
Indié stortte als een kaartenhuis ineen.”

Polygoon

“Hier in Nierung te Bandung, wij gaan nu sluiten luisteraars. Vaarwel, tot betere tijden. Leve het
vaderland, leve de koningin.” (Wilhelmus)

Ems

“Herman had zich gemeld bij de ambulance dienst, omdat ik aandrong. Hij heeft alle dagen op de
ambulance gereden. De laatste dag ging het mis. Ik voel me nog steeds schuldig. Hij wilde weg, ik

wilde blijven.”

&9



1943

Ems

“De Japanners voerden een heilige oorlog voor de wereldvrede. Ze zouden ons de groot Oost-
Aziatische welvaartssfeer brengen. Maar ondertussen buitten ze Indié erger uit dan de Nederlanders
ooit hadden gedaan. We spraken al snel van de groot Oost-Aziatische armoesfeer. De japanners
zochten contact met iemand die goed lag bij het volk, ingenieur Soekarno. Hij ging met de
Japanners samenwerken omdat hij als uiteindelijk doel de onafhankelijkheid voor ogen had. Hij wist
dat hij op dat gebied van de Nederlanders niets te verwachten had.”

Indisch polygoon

“ledere Indonesiér kent Jan Pieterszoon Coen. Zijn standbeeld symboliseert de Hollandse welvaart
en de Indonesische slavernij.”

Ems

“Eerst werden de mannen geinterneerd, later de vrouwen en kinderen. Ik hoefde niet in een kamp.

De Indo-Europeaan hoorde volgens de Japanners tot het groot Aziatisch ras. Ik mocht thuisblijven.”

1944

Theo

“Ik begreep natuurlijk niet waarom ik naar de keukenploeg overgeplaatst werd. Het was natuurlijk
een corrupte bende, Maar je had er wel een aanmerkelijk grotere kans om te overleven. Ik dacht er
verder niet over na. leder voor zich, dat was toen het motto. We dachten dat de oorlog een half
jaar zou duren, daarna dachten we dat het met een jaar afgelopen zou zijn en ondertussen gingen
we het derde oorlogsjaar in. Met een steeds groter wordende armoe. De zwakkeren werden ziek en
daar werd niet meer naar omgekeken. Toen de eerste epidemieén uitbraken moesten we 25 vliegen
per dag inleveren, later zelfs 100, anders geen eten.”

Ems

“We kregen de Kergodan, de hulppolitie. We kregen de Seynedan, een jeugdkorps. Daarna de Peter,
vrijwilligersleger voor de verdediging van het vaderland. En we kregen van de Japanners, vanwege
de zogenaamde welvaart in Oost-Indié, de onafhankelijkheid. Dat wil zeggen, in de toekomst.”

Indisch polygoon

“Wij beseffen dat hoe snel onze vrijheid komt, sterk zal afhangen van onze pogingen om ons goed
op onze vrijheid voor te bereiden. En van de mate waarin we ons inspannen voor de eindzege in de
strijd om Azie. Lang leve de keizer.”

Theo

“We moesten een wapenopslag bouwen, aan de rand van het kamp. De Japanners wisten dat de
geallieerden het dan niet zouden bombarderen. De enige manier om de oorlog, z6’n oorlog, te
overleven is door te dromen. Ems zingend in de soos in haar rode jurk, Ems in de tuin, Ems die me

r»

schrijft, Ems die in de slaapkamer staat en tegen me zegt ‘we gaan eerst eten’.

90



1945

Theo

“Toen de Amerikanen de atoombommen wierpen kwam aan alle ellende een einde, dachten we. Op
15 augustus 1945 capituleerde Japan.

‘Kamp-ogen’ noemden ze het. Ach, wat moet ik er verder over zeggen. Eén op de vijf heeft het niet
gehaald. En vier miljoen Indonesiérs, laten we dat niet vergeten. Het lijkt me beter als we
ophouden over de oorlog.

Twee dagen na de Japanse capitulatie riepen Soekarno en Hatta de republiek Indonesié uit. De
Nederlanders waren ondervoed, verzwakt en ziek. We konden nauwelijks lopen, laat staan dat we
het land besturen. De geallieerde bevrijders waren in geen velden of wegen te bekennen dus gaven
ze de Jappen opdracht om te blijven. Niet langer als bezetters, maar om ons te beschermen tegen
de nationalisten van Soekarno.”

Ems

“lk wilde maar één ding: Theo zien. lk wilde hem halen, maar het werd me afgeraden. De
Hollanders zaten veilig in de kampen terwijl de Indo-Europeanen, de Chinezen en alle anderen die
met de Hollanders hadden samengewerkt, beter niet konden reizen, was het advies.”

Indisch polygoon

“De oorlog heeft ons doen smachten naar de vrijheid. Vrijheid is het verschil tussen leven en dood,
er is geen halve dood, er is geen half leven. Leven of niet leven, dood of niet dood. Leven of dood,
dood of leven, vrij of niet vrij, alles of niets, we eisen vrijheid.”

Theo

“Pas na zo’n week of zes arriveerden de eerste Britse troepen, met als gevolg dat de aanhang van
Soekarno zich militair ging organiseren. Nog voordat de Nederlanders de kampen uit konden was er

alweer onrust en begon het geweld opnieuw.”

1946

Theo

“In het kamp werden de Jappen vervloekt. Meer dan 300 jaar was het rustig geweest in Nederlands-
Indié. In een paar jaar tijd hadden de Jappen de verhoudingen verpest. De loyale, zachtmoedige
Indonesiér was fanatiek geworden. We waren ervan overtuigd dat de rust zou weerkeren als het tot
de rood-witten van Soekarno zou doordringen wie eigenlijk de baas was in Nederlands-Indié. Met de
komst van de eerste Nederlandse troepen begin 1946 kon het openbare leven zich herstellen. De
Nederlanders namen geleidelijk hun posities in het dagelijks leven weer in. Even flink de schouders
eronder, de zaak streng aanpakken en alles zou weer in orde komen. Dat was de stemming.”

Ems

“Theo kreeg medicijnen voor de infectie in zijn ogen. We keerden terug naar de stad. Meneer Boon
en oom wilden zo snel mogelijk naar de onderneming. Ze vroegen of Theo meeging, maar ik zei dat
het te gevaarlijk was omdat de binnenlanden in handen van de republikeinen waren. lk wilde Theo

bij me hebben. lk diende een aanvraag in om de pacht op de Soos te verlengen.”

91



1947

Theo

“Ik weet niet of we ooit nog van elkaar konden houden. Toch trouwden we. Het gaf haar zekerheid,
zei ze.

Eind 1946 hadden de Japanners en Engelsen zich definitief teruggetrokken. Onze troepenmacht was
ondertussen gestegen tot 165.000 man. Op 21 juli 1947 startte de eerste politionele actie. De
operatie met als codenaam ‘product’ had tot doel de ondernemingen in de binnenlanden veilig te
stellen.”

Polygoon

“De bevolking beseft aanvankelijk nauwelijks wat die grote legertrek betekent. Snelheid is de
belangrijkste factor in deze operatie. Het gaat erom de desa’s, de fabrieken, de bruggen voor
vernieling te behoeden. En zo snel mogelijk vooruit om de republikeinse strijdorganisaties geen tijd
te laten.”

Theo

“De republikeinen vernielden wat in onze handen kon vallen. Nu gebruikten zij de tactiek van de
verschroeide aarde. Zo keerden wij terug naar onze goeddeels verlaten, vernielde of verwaarloosde

fabrieken, mijnen en ondernemingen.”

1948

Theo

“Sinds de eerste politionele actie in 1947 was de winst van de onderneming verdrievoudigd. Dat was
winst voor de Nederlanders, maar verlies voor de republikeinen. Om een nog grotere greep op het
land te krijgen begon op 19 december 1948 de tweede politionele actie.”

Polygoon

“Dit zijn de eerste opnamen betreffende de militaire actie in Indonesié genomen op het vliegveld
van Semarang. Troepen klaar voor het vertrek per vliegtuig naar de republikeinse hoofdstad in de
ochtenduren van zondag 19 december. Zij behoren tot de eersten die voet zullen zetten op
republikeinse bodem, in een actie die even ondermijnlijk als noodzakelijk is om Indonesié voor
algehele chaos te behoeden.”

Theo

“Alle belangrijke steden en wegen kwamen in handen van onze troepen. Soekarno en zijn staf
werden gevangen gezet en men kon melden dat de republiek definitief geliquideerd was. Maar dat
bleek een misrekening. Er volgden meer aanvallen op de ondernemingen en de verliezen aan
Nederlandse zijde namen toe. Ook wij moesten extra ondernemingswachten aanstellen omdat het
Nederlandse detachement zich van de onderneming terugtrok. Ems zei geen last te hebben van de

onveilige situatie. Het leek alsof ze zich thuis begon te voelen.”

92



1949

Theo

“Het buitenland had met afkeuring en verbijstering gereageerd op de tweede politionele actie. De
veiligheidsraad drong aan op herstel van de republiek en Amerika dreigde zijn Marshallhulp aan
Nederland stop te zetten. Nederland haalde bakzeil.”

Polygoon

“27 december 1949. Een dag van ingrijpende betekenis in de geschiedenis van het koninkrijk der
Nederlanden. Op deze dag wordt in Amsterdam de soevereiniteit over Indonesié overgedragen.”
Theo

“Op 28 december werd de nieuwe president van Indonesié, ingenieur Soekarno, in triomf
binnengehaald in Jakarta. De Indo-Europeanen, zoals Boon en Ems, konden nog tot 1952 kiezen
tussen het Indonesisch of het Nederlands staatsburgerschap. Tussen blijven of weggaan. De Indo-
Europeaan zat klem tussen hamer en aambeeld. Hij was in Indonesié geboren en vaak nog nooit in
Nederland geweest. Uiteindelijk namen de meeste van hen, ongeveer 200.000 afscheid van hun

moederland om te vertrekken naar hun vaderland.”

93



94



Hoofdstuk 5

Reacties op de film

Nu het theoretisch kader is geschetst en de film is geanalyseerd wil ik dit hoofdstuk besteden aan
de reacties na het verschijnen van de film. Voorafgaand aan deze scriptie heb ik een aantal reacties
gelezen die zeer kritisch waren over GORDEL VAN SMARAGD. Deze kritieken zijn ook de basis geweest
voor mijn vraagstelling. Al deze kritieken kwamen uit Indische hoek en kwamen met vele
kenmerken die naar hun gevoel onjuist waren. In dit hoofdstuk wil ik deze kenmerken bestuderen
om te onderzoeken welke elementen uit de film in de reacties worden benadrukt en waarom de
focus zo sterk op deze elementen ligt. Ook wil ik de achterliggende gedachten proberen te
achterhalen: waarom is de kritiek op deze film zo heftig?

In dit hoofdstuk maak ik gebruik van een negental recensies van de film. Ook maak ik
gebruik van interviews zowel voorafgaand aan als na verschijnen van de film. De recensies die ik
voor deze scriptie gebruik komen uit verschillende kranten. Er zijn recensies uit de NRC, De Groene
Amsterdammer, HP/De Tijd en de Filmkrant. De Indische recensies komen uit de Pasarkrant en van
de internetsite Blimbing. Niet alle recensies zijn geschreven door mensen met een Indische
achtergrond. De Indische recensies zijn van Scheldwacht en Pattynama. Ook één onbekende auteur
lijkt een Indische achtergrond te hebben. In dit hoofdstuk zijn zowel positieve als negatieve
reacties opgenomen, om een zo duidelijk mogelijk beeld te scheppen hoe de film ontvangen is. Ik
heb er specifiek voor gekozen om me in dit hoofdstuk te beperken tot geautoriseerde recensies. Eén
van de schrijvers van artikelen heb ik dus niet kunnen achterhalen. De website waar ik de citaten
heb gevonden staat uiteraard vermeld, maar de auteur is voor mij onbekend gebleven. Op
verschillende forums op internet zijn vele meningen en uitspraken over GORDEL VAN SMARAGD te
vinden. Omdat ik de achtergronden en verdere motivaties van de personen achter deze uitspraken
niet verder kan achterhalen heb ik ervoor gekozen om deze buiten de beschouwing te laten.
Daarnaast is ook het taalgebruik niet altijd voor herhaling vatbaar. Voor de volledigheid wil ik hier
aangeven dat de oordelen over de film passen binnen het Indisch ‘verzet’ tegen GORDEL VAN SMARAGD.
De meningen over de film zijn negatief en bekritiseren de film op dezelfde punten die in dit

hoofdstuk aan de orde komen.

5.1 Voorafgaand aan de film

Voordat GORDEL VAN SMARAGD als openingsfilm van het Nederlands Film Festival (1997) in de bioscoop
te zien was, is er veel publiciteit omheen geweest. Uit de recensies blijkt dat men door het
aannemen van deze informatie met een verkeerd beeld de bioscoop is ingestapt, waardoor de film
een negatief beeld opriep. Ik begin hier met de achtergrond van de maker en de redenen die hij

heeft aangegeven waarom hij de film wilde maken.

95



De redenen voor Orlow Seunke om de film te maken gaan volgens hem zelf een lange tijd
terug. Regisseur Seunke wilde een liefdesverhaal maken en realiseerde zich dat hij altijd veel
Indische vriendinnetjes heeft gehad. Dit geeft hij aan als reden om een liefdesverhaal te maken
tegen een Indische achtergrond. Het heeft uiteindelijk tien jaar geduurd voordat hij zijn script
heeft kunnen voltooien. Hij twijfelde lang over het maken van de film, omdat zijn oorspronkelijke
hoop was dat iemand met een Indische achtergrond het onderwerp zou oppikken om er een film
over te maken, maar dit gebeurde niet. Na lang schaven en bijstellen heeft GORDEL VAN SMARAGD
uiteindelijk de benodigde financiéle steun bij elkaar en kon de film gemaakt worden. Hoewel het
script verschillende keren is bijgesteld en is herschreven, heeft Seunke “het script expres niet aan
Indo-Europeanen laten lezen, want dan krijg je een gemene deler. Ik heb het wel aan adviseurs
laten lezen. Of het historisch juist is. Maar ik kies elke wending uiteindelijk toch uit dramatisch
oogpunt.”'”® Seunke beroept zich in verschillende interviews op zijn historische kennis over het
onderwerp. Hij heeft vele boeken gelezen en met heel veel mensen gesproken: “lk weet er heel
veel van, historisch gezien.”'®; “lk heb heel veel boeken over de periode gelezen.” ™

Ook de aanwezigheid van ‘de’ geschiedenis komt in de aanloop naar de filmvertoningen aan
bod. Volgens Seunke is het in deze film van belang om veel van de geschiedenis te laten zien. Het is
noodzakelijk om een goed overzicht te geven van de periode waarin de film zich afspeelt, zodat een
kijker de personages kan plaatsen.'®? De geschiedenis wordt in de film als leidraad gebruikt voor het
liefdesverhaal dat zich in de film ontvouwt. Toch heeft de maker geprobeerd er in zijn film geen
geschiedenisles van maken. Veel van de geschiedkundige gebeurtenissen pasten niet meer in de
film. Seunke is zich ervan bewust dat hij mogelijk een bepaalde boodschap uitdraagt door de
manier van filmen en van vertellen. Hij is hier niet altijd specifiek op uit, zo zegt hij, maar in
sommige films kan het soms niet anders: “lk wilde GORDEL VAN SMARAGD een boodschap meegeven:
historisch bewustzijn. |k ben fel tegenstander van de uitspraak van collega Dick Maas die zei:
‘Boodschappen doe je bij de Albert Heijn.”'®3

Desgevraagd geeft Seunke in een interview aan dat hij op de hoogte is van de gevoelige
onderwerpen die in film aan bod komen. Hij geeft hierop aan: “Ik ben niet iemand die wil
provoceren of shockeren, zo zitten mijn films niet in elkaar. Ik heb heel veel boeken over de
periode gelezen en daar iets uit gedestilleerd zoals ik denk dat de tien jaar zijn verlopen. Wat de
eventuele consequenties zijn van die verbeelding interesseert me niet.”'® De promotie van de film
ging via weekbladen, kranten en via televisiejournaals. “Seunke heeft zijn huiswerk goed gedaan.
Hij heeft met veel betrokkenen gesproken, een tijdlang op de filmacademie in Jakarta lesgegeven.

En: hij had altijd Indische vriendinnetjes. Je kon de afgelopen dagen geen krant openslaan of TV

' Seunke, Orlow, geciteerd in: Nieméller, Joost, ‘Indo-vrouwen zijn prachtig’,
www.groene.nl/1997/39/jn_seunke.html

" Ibidem.

181 Seunke, Orlow, geciteerd in: Duursma, Mark, Indié zoals het werkelijk was,
www.filmkrant.nl/av/org/filmkran/archief/fk182/seunke.html

182 Graveland, Mariska, Film met een boodschap, www.nre.nl/W2/Nieuws/1999/12/04/Rtv/01.htm

' Ibidem.

84 Duursma, Mark, Orlow Seunke, Indié zoals het werkelijk was, In: netversie van de filmkrant van oktober 1997
—nr. 182

96



programma zien, of daar was die ontboezeming weer, zelfs op het Acht-uur-Journaal bracht hij het
als belangrijkste ontboezeming naar voren. Waarmee Seunke dus ook nog eens zijn persoonlijke
betrokkenheid benadrukte. Kan het mooier.”"®

Een enkele recensie vooraf geeft een positiever beeld. Zo zegt Hans Beerenkamp van de
NRC: “Eindelijk een echte kroniek van de dekolonisatie, die alle bij de dekolonisatie betrokken
groepen eerlijk en gelijkwaardig tot hun recht laat komen.”® Maar hier lijkt niet iedereen het mee
eens. Samenvattend geeft auteur van een volgende recensie Rob Dumas aan: “De belangrijkste
kritiek die wordt geleverd vanuit de Indische kring is dat deze speelfilm geen waarheidsgetrouwe
weergave biedt van wat de Indische mensen of Indo’s hebben meegemaakt in Nederlands-Indie
tijdens de Japanse bezetting en vlak daarna tijdens de Indonesische vrijheidsstrijd. Deze kritiek
lijkt vooral te maken te hebben met de wijze waarop de film in de publiciteit is gebracht. Als film
waarin de Japanse bezetting, de Indonesische revolutie en de moeilijke positie waarin de Indo’s
zich destijds bevonden, op de voorgrond worden geplaatst.”'®’

De berichten voorafgaand aan het verschijnen van de film zijn vooral vanuit de optiek van
de maker. Hij krijgt in verschillende media een kans om zijn verhaal te vertellen. Hoe veel
onderzoek hij voor de film heeft gedaan. Hoe zijn persoonlijk leven verbonden is met de levens van
Indische mensen. De wil om eindelijk een ‘echt’ beeld van Indié te laten zien. Het zijn uitspraken
die er bij kijkers, ongeacht de afkomst voor zorgen dat men ervan uit gaat dat dit een film is die
dicht tegen een documentaire aan grenst. Wanneer er immers zoveel vooraf is gegaan aan het
maken van de film en zoveel persoonlijke betrokkenheid is van de maker, kan het niet anders dan

een waarheidsgetrouwe film opleveren. De kritieken na de film leveren toch een ander beeld.

5.2 Elementen uit de film

Zoals hierboven is aangegeven is de informatie die vooraf is vrijgegeven voor velen, en vooral voor
mensen uit de Indische hoek, niet waargemaakt in de film. In deze paragraaf wil ik een aantal
elementen aanhalen die veelvuldig genoemd worden in de recensies. Dit zal gebeuren door het
weergeven en analyseren van delen van al deze kritieken in verschillende citaten. Ook komen een
aantal interviews met Seunke aan bod. Hoewel hij voorafgaand aan de film vrij stoicijns was over de
mogelijke reacties, zijn de kritiecken toch hard aangekomen: “Clichématig, seksistisch,
geéxotiseerd, typisch Indisch minderwaardigheidscomplex. Hij heeft de passages in de bespreking in
de Pasarkrant (november 1997) over zijn GORDEL VAN SMARAGD dik onderstreept. Over de kritiek die hij
vanuit Indische hoek kreeg, kan hij zich nog steeds kwaad maken. Onterecht en oneerlijk.”'® Dit is
de reden waarom Seunke’s reacties op sommige passages en kritieken op zijn film in dit hoofdstuk

Zijn opgenomen.

185 Scheldwacht, Ricci, Karaktermoord, In: HP/De Tijd, 3 oktober 1997

18 Beerenkamp, Hans, Seunke geeft kolonisatie eindelijk een echte kroniek, In:
www.nre.nl/W2/Archief/Film/Rec/Gordel van Smaragd.html

187 Dumas, Rob, Is de kritiek op ‘Gordel van Smaragd’ fair? www.blimbing.nl/archief/gordel.htm

'8 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

97



5.2.1 De ‘werkelijkheid’

Niet iedereen deelt achteraf de mening uit recensie van Hans Beerenkamp zoals die hierboven is
geciteerd. Toch werd er vanuit de Indische hoek met belangstelling uitgekeken naar de film. Zo
schrijft Pamela Pattynama: “Dat maakt nieuwsgierig. Welke Indo wil nou niet graag een film zien
over de eigen, zolang verzwegen geschiedenis? En mijn interesse was temeer gewekt daar de
hoofdrol weggelegd was voor een vrouw. (...) Ik bleef geinteresseerd in de wijze waarop hij [Seunke]
de Indische groep tot haar recht zou laten komen.”'®

Vooraf geen slechte woorden voor de filmmaker, hooguit een bezorgde blik. Wat wel blijkt
uit bovenstaand citaat is dat men uitgaat van de geschiedenis van een land, van een bepaald volk.
Hoewel de geschiedenis op iedereen een andere invloed kan hebben, wordt hier uitgegaan van
‘onze’ geschiedenis. Pattynama geeft weer dat zij uitgaat van één collectieve geschiedenis.
Wanneer dit zo specifiek wordt aangegeven is het voor een filmmaker bijna onmogelijk om te slagen
in zijn film. Door een geschiedenis van meerdere kanten te tonen zal er altijd een reden zijn voor
een persoon of een groep, om passages te vinden in de film die niet zijn zoals ‘hun’ geschiedenis
naar hun idee is geweest.

De persberichten vooraf, onder andere op televisie en door een recensie uit de NRC zorgen
voor verwarring, onder andere bij Ricci Scheldwacht: “In het artikel in de NRC wordt verder
geschreven dat de film een eerlijk beeld geeft van Indié. In andere woorden: de werkelijke situatie
neerzet. Terwijl dit niet zo was. (..) Als je een documentaire maakt, heb je een
verantwoordelijkheid. Dat is het probleem als je zo’n mengvorm kiest. Dat mensen de fictie ook
gaan zien als documentaire. De ingelaste archiefbeelden wekken de suggestie dat het allemaal om
ware feiten gaat.”’” Seunke is het hier overigens helemaal mee eens: “lk vind dat je niet met
geschiedenis op de loop mag gaan. Dat neem ik veel filmmakers zeer kwalijk. Als je over
feitelijkheden gaat beginnen, heb je als filmmaker een voorbeeldfunctie. (...) Ik voel dat als een
verplichting.”'"”" Zowel filmmaker als recensent vertrekken ogenschijnlijk vanuit hetzelfde punt: bij
het invoegen van documentairebeelden en het aandragen van feitelijkheden in een film moet daar
serieus mee worden omgegaan. Toch blijkt bij de receptie dat de meningen verdeeld zijn. Seunke is
ervan overtuigd dat hij zijn werk naar behoren heeft gedaan, maar de Indische toeschouwer neemt
hem nu ineens het gebruik van de documentairebeelden kwalijk. Deze beelden sluiten blijkbaar niet
aan bij het verhaal dat vooraf werd verwacht. In plaats van de kritiek op het fictieve gedeelte van
de film is een belangrijk punt in de recensies dat de aanwezigheid van de documentairebeelden
ervoor zorgt dat men het geheel als documentaire gaat bekijken. Op zich geen probleem volgens
mij. Behalve wanneer je, zoals in de Indische gemeenschap bij deze film het geval is, ervan bent

overtuigd dat het totale verhaal onjuist is.

'% pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

10 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

191 Seunke, Orlow, geciteerd in: Duursma, Mark, Orlow Seunke, Indié zoals het werkelijk was, In: netversie van
de filmkrant van oktober 1997 — nr. 182

98



Scheldwacht geeft in een ander artikel een verklaring, waarin ze zegt dat het ergste
probleem van de film zit in het feit dat de maker Seunke pretendeert het hele verhaal te vertellen,
terwijl dit (ondanks de aanwezigheid van een Indische hoofdpersoon) totaal niet het geval is: “Maar
nu komt het: GORDEL VAN SMARAGD deugt van geen kanten. Waarom niet? Het grootste bezwaar
bestaat niet zozeer uit al die clichés die Seunke laat zien. Evenmin is het die verschrikkelijke
belegen titel, waarbij je je afvraagt of die mensen onder de dertig naar de bioscoop zal lokken. Of
dat de liefde tussen de twee hoofdpersonen maar nooit wil zinderen. Bezwaren die allemaal in het
niet vallen bij iets heel anders, iets wat Seunke suggereert te doen: het volledige verhaal
vertellen.”'? Zoals ik hierboven al heb aangegeven is voor Seunke de barriére opgeworpen om het
verhaal te vertellen van ‘de Indische bevolking tussen 1939 en 1949’; van het collectief van de
mensen die zich in die periode in Nederlands-Indi€é bevonden. Voorafgaand aan de film is er veel
promotie geweest voor de film. Het blijkt uit bovenstaande reacties dat deze informatie ervoor
gezorgd dat personen uit de Indische gemeenschap zoals Pattynama en Scheldwacht, het idee
hadden dat ze een film gingen bekijken waarin eindelijk ‘hun’ verhaal zou worden getoond. Dit idee
bleek achteraf een illusie, zo valt uit hun commentaar te lezen. De oorzaken van dit misverstand

zijn terug te vinden in verschillende dramaturgische aspecten.

5.2.2 Documentairebeelden

Eén van de punten waarom de film van Seuke tegenvalt is volgens Scheldwacht de aanwezigheid van
documentaire beelden. De aanwezigheid hiervan zorgt volgens haar voor het idee dat niet alleen
deze beelden ‘de waarheid’ zijn, maar ook de fictieve beelden die hierop volgen. Scheldwacht is
niet de enige met commentaar op deze mengvorm.

Ook Pattynama vat het samen: “Op zich is het niet erg dat de westerse mannelijke optiek
aan bod komt, wel erg is het dat deze subjectieve optiek in GORDEL VAN SMARAGD als objectief waar
wordt gebracht. Dubbel erg is het dat de film baanbrekend wordt genoemd omdat hij ‘alle groepen
tot hun recht’ zou laten komen.”'® Hier blijkt het witte Nederlandse vertelperspectief het
knelpunt. Het is een probleem voor de recensent omdat het weer dit Nederlandse perspectief is dat
als waarheid naar buiten wordt gebracht. En ten slotte: “Ook de verbeten nadruk die Seunke in
interviews legt op zijn historische kennis en belezenheid en de voortdurende verwijzing naar
‘adviseurs’ suggereren dat zijn film de waarheid presenteert. Die suggestie verbloemt in feite dat
GORDEL VAN SMARAGD de aloude koloniale visie op het verleden van Nederland niet alleen continueert,
maar ook nog eens voor de enige juiste houdt.”'® Hier geeft Pattynama aan dat in haar optiek de
schuldvraag, zoals die eerder aan de orde is gekomen, niet aan de orde komt in GORDEL VAN SMARAGD.
Het is een vanzelfsprekendheid waarmee de Nederlandse cultuur als enige juiste wordt gehouden.
Pattynama vindt bijval in deze opmerking: “Wanneer we alleen kijken naar de inhoud van het
eerste deel (...) dan kan meteen al worden opgemerkt dat de film niet gaat over het Indische

verleden in zijn algemeenheid, maar dat het voornamelijk gaat over de relatie tussen een volbloed

192 Scheldwacht, Ricci, Karaktermoord, In: HP/De Tijd, 3 oktober 1997
'3 Pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997
194 Pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

99



Nederlandse man (totok) en een gemengdbloedige vrouw. Wellicht gaat het begin van de film meer
over Seunke’s persoonlijke ervaringen tijdens zijn eerste bezoek(en) aan het moderne Indonesié dan
dat het is toegespitst op Indo’s in Indié.”'®

In de recensies zijn het voornamelijk de interviews waarin Seunke fel reageert op de
aanwezigheid van documentairebeelden. Seunke geeft aan zijn keuze duidelijk en weldoordacht te
hebben gemaakt. Hij geeft aan dat hij wist dat er een delicate balans was tussen feit en fictie: “[lk
ben] gewaarschuwd: archiefbeelden hebben zoveel echtheidswaarde dat je daar fictief niet
overheen komt. lk heb het toch geprobeerd door me te beperken tot steeds maar één minuut. Op
een film van twee uur kijk je in totaal maar tien minuten naar archiefmateriaal, de rest van de tijd
naar de acteurs.”’® En in een interview met Joost Niemdller: “Ik heb ervoor gekozen om het uit
elkaar te houden: de archiefbeelden met de commentaarstem erover als een apart onderdeel.
Daarbij moest mijn gefilmde verhaal voor een belangrijk deel kloppen.”'”’

Met betrekking tot de archiefbeelden en de relatie tot de verhaalontwikkeling van de
personages geeft Seunke hier dus aan dat hij is gewaarschuwd dat de invloed van de grote, politieke
geschiedenis op de personages dusdanig is, dat hij hier rekening mee heeft moeten houden bij het
schrijven van het verhaal om te zorgen dat het fictieve verhaal in grote lijnen overeen komt met de
archiefbeelden. Bij gebruik van het archiefmateriaal wordt een beeld opgeroepen dat moet worden
doorgevoerd in de verhaallijn van de personages. Deze verhalen moeten natuurlijk wel aansluiten
bij de gebeurtenissen die de archiefbeelden net als ‘waarheid’ hebben getoond. Toch komt er
vanuit de Indische hoek commentaar op het gebruik van documentairebeelden, zoals eerder is
aangegeven. Ook hier gaat Seunke op in: “De archiefbeelden in zwart-wit zijn de ware feiten. De
rest is fictie. Hoe halen jullie het in hoofd om dan een gesublimeerd beeld van de Indo te
verwachten? lk heb het nooit als objectief beeld willen brengen. En ik zal je eerlijk zeggen, dat ik
waanzinnig gekwetst ben door de Indische gemeenschap. Ik maak een film over die periode. Ik laat
Indische mensen zien en hoe ze naar mijn idee gefunctioneerd hebben in dat hele tijdsbeeld (...)
hoe ze in de maatschappij stonden. En als ik dan zulke stukken krijg, kwetst mij dat.”'®

Ondanks het feit dat Seunke voorafgaand aan de film meerdere malen aangeeft dat hij veel
onderzoek heeft gedaan voor zijn Indische film en het Indische verhaal wil vertellen komt dit dus
toch niet over: “In GORDEL VAN SMARAGD komt vooral een traditionele, witte, mannelijke optiek op
Indo’s, Indonesiérs en Hollanders tot uiting. De ingelaste historische archiefbeelden wekken echter
de suggestie dat het zou gaan om ‘ware feiten’.'”

De archiefbeelden die worden gebruikt in de film zorgen voor de nodige opschudding, zoals
hierboven is gebleken. Hoewel het in totaal maar tien minuten zijn van de gehele film, hebben

toeschouwers zich deze beelden wel herinnerd. Omdat de beelden cinematografisch gezien zo

195 Dumas, Rob, Is de kritiek op ‘Gordel van Smaragd’ fair? www.blimbing.nl/archief/gordel.htm

196 Seunke, Orlow, geciteerd in: Duursma, Mark, Orlow Seunke, Indié zoals het werkelijk was, In: netversie van
de filmkrant van oktober 1997 —nr. 182

197 Seunke, Orlow, geciteerd in Niemdller, Joost, ‘Indo-vrouwen zijn prachtig’, De Groene Amsterdammer, 24
september 1997

198 Seunke, Orlow, geciteerd in: Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de
Indische gemeenschap.” In: Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

1 Pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

100



duidelijk verschillen van de fictieve beelden en omdat de waarheidsclaim door middel van
authentieke beelden wordt neergelegd in een fictieve film blijkt het inderdaad moeilijk te zijn voor
kijkers van de film om hier overheen te stappen. Het is op dat moment niet meer van belang dat de
gehele film is samengesteld als de persoonlijke optiek van de maker. Hij heeft immers ook besloten
welke authentieke beelden wel en welke niet te laten zien. Binnen de beelden die de
waarheidsclaim oproepen is door Seunke al een schifting gemaakt: welke passen wel binnen mijn
verhaal en welke niet. Dit punt lijkt onopgemerkt in de recensies, terwijl de beelden een bepaalde
‘fictiviteit’ hebben. Niet zoals de verhaallijn van Theo en Ems, maar in de zin dat de maker met de
documentairebeelden een duidelijk kader neerzet waarbinnen hij wil dat het fictieve verhaal zich
afspeelt. Binnen dit fictieve verhaal liggen meerdere elementen waarmee de recensenten het

oneens waren.

5.2.3 Ems

Naast de aanwezigheid van de documentairebeelden is er één onderwerp waarover niemand het
eens lijkt te zijn met de interpretatie van Seunke: het personage van Ems. In meerdere interviews
heeft de filmmaker aangegeven dat hij het script expres niet aan Indo’s heeft laten lezen, uit angst
voor een gemene deler. Hier ligt volgens sommigen de oorzaak van de misrepresentatie: “Blijkbaar
vindt de regisseur dat Indo-Europeanen (...) niet in staat zijn oordeelkundig te adviseren over hun
eigen geschiedenis. Is deze laatdunkendheid er de oorzaak van dat de Indische Ems in GORDEL VAN
SMARAGD op een uitermate clichématige, seksistische en geéxotiseerde wijze tevoorschijn komt? Het
lijkt warempel wel of alle traditionele rollen die de ‘oosterse’ vrouw ooit zijn toegeschreven in Ems
geprojecteerd zijn.”?® De verschillende rollen zijn volgens de auteur de ‘hete’ vrouw die mannen
verleidt bij de allereerste ontmoeting en het arme meisje dat door een goedwillende blanke
vaderfiguur wordt gered uit de kampong. Ze is de typische zwoele zangeres, de opofferingsgezinde
vrouw die zichzelf laat gebruiken om de liefde van haar leven te redden en tenslotte krijgt Ems te
stellen met een onzekerheid over haar bestaansrecht en een groot minderwaardigheidscomplex.

Het totaal van de kenmerken zorgt ervoor dat Ems meer een typetje is dan een karakter. Dit
valt slecht bij de Indische gemeenschap. Ems is in hun ogen geen volwaardig personage, maar een
afspiegeling van een mannelijk Nederlands ideaal. “Ems is een beetje een lellebel.(...) Behaagziek
op het podium staan, zekerheid zoeken in een huwelijk met een oudere man, van twee walletjes
eten.”?®' Ems voelt zich dus onzeker, volgens de recensies. Het podium is voor haar niet meer dan
een manier om zich geliefd en belangrijk te voelen. Ze voelt zich in haar gewone leven nergens
thuis en zoekt hierom de zekerheid bij een oudere man. Toch blijkt dit niet voldoende voor haar te
zijn: ze wil meer spanning, maar zonder de zekerheid te verliezen. Buiten de zekerheid van het
huwelijk (het geld dat met dit huwelijk samenhangt) heeft ze niets; ze is immers uit de kampong

gered. Ems kan daarom ook niet kiezen tussen Herman en Theo, totdat de oorlog voor haar beslist.

200 :

Ibidem.
201 Seunke, Orlow, geciteerd in: Niemdller, Joost, ‘Indo-vrouwen zijn prachtig’, De Groene Amsterdammer, 24
september 1997

101



Dan blijft ze over met Theo, een man die een “observator is, een controlefreak (...) Wat is er nu
boeiender voor zo’n man dan greep op die vrouw te krijgen?”2®

Naast het feit dat Ems volgens een aantal van de recensies te clichématig wordt neergezet,
is er met betrekking tot haar personage nog één groot probleem, volgens velen. Dit probleem heeft
te maken met de manier waarop de film eindigt. De keuze van het personage Ems om te blijven
stuit op veel onbegrip. “Door één handeling van Ems, waarmee hij [Seunke] in één klap alles
afbreekt, wat hij daarvoor zo zorgvuldig lijkt te hebben opgebouwd. Het is het moment waarop Ems
een keuze moet maken. (...) En nu komt het: als Ems al met Theo op de trein staat die hun naar de
boot naar Holland moet brengen, trekt ze toch haar rode schoentjes uit en springt ze met haar
blote voeten op haar geboortegrond. Dat ik daarmee het einde van de film heb verklapt, is erg ja.
Maar de keuze die Seunke Ems laat maken is nog veel erger. Ems zou nooit blijven. (...) Ems zou
gebleven zijn als ze daarvoor een reden had. Familie bijvoorbeeld, of een Indonesische man, of
kinderen. Maar die heeft ze allemaal niet. Ze heeft alleen Pierre Bokma en die gaat naar Holland.
Ems heeft helemaal niets meer te zoeken in Indié. Dat heeft Seunke ons nou net twee uur lang
getoond. En toch springt Ems blootsvoets van die trein. Omdat, ja waarom eigenlijk? Omdat ze zo
van het land houdt? Ammehoela. Waarom zou ze nu opeens terug willen naar die kampong die ze
ontvluchtte. Wat Seunke hier doet is karaktermoord plegen.”*®

Een duidelijk citaat, waarin de schrijver het idee heeft dat hij meer van de achtergronden
weet van Ems dan de maker. Een recensent die een personage beter denkt te kennen dan de
persoon die het personage geschapen heeft. Ook dit is van de kant van de recensent uit een
generalisering. Ems zou nooit blijven, want... Maar waarom niet? Omdat de auteur mensen kent in
dezelfde situatie die naar Nederland zijn vertrokken? Of misschien mensen kent die niet vertrokken
maar hier achteraf spijt van hadden? Hij geeft duidelijke voorwaarden aan waaronder iemand mag
blijven en dat dit een duidelijke zaak is: Ems was nooit gebleven en deze auteur kan het weten. De
‘kennis’ van de auteur staat hier dus boven die van de filmmaker. De kennis over het land en over
de mensen uit die periode is dus groter dan de kennis die Seunke met het lezen van zijn vele
boeken heeft opgedaan. Een Nederlander die zich heeft ingelezen over het onderwerp en gedegen
onderzoek heeft gedaan heeft dus minder recht van spreken dan iemand wiens familie de situatie
heeft meegemaakt en daar verhalen over heeft verteld. Scheldwacht prefereert haar subjectieve
kennis over de objectieve(re) kennis van Seunke, terwijl ze dit juist in de film aanvecht.

Ik ben het niet helemaal met de recensent eens. Seunke heeft in zijn film niet twee uur
alles onder de voeten van Ems weggeslagen, zoals Scheldwacht aangeeft. Ik ben het met haar eens
dat Ems geen uitermate sterk weergegeven personage is, zeker geen hoofdpersoon, maar
karaktermoord is naar mijn idee niet aan de orde. Juist aan het einde van de film heeft Ems
eindelijk de moed bij elkaar geraapt om voor het eerst in haar leven haar eigen keuze te maken. Ze
blijft in haar moederland om een nieuw bestaan op te bouwen, simultaan met haar eigen land. Het
lijkt me reden genoeg om Ems te laten blijven. Ik begrijp de kritiek van Scheldwacht wel. Op het

verhalende, fictieve niveau heeft Ems weinig actie ondernomen die naar dit besluit zouden kunnen

202 :
Ibidem.
293 Scheldwacht, Ricci, Karaktermoord, In: HP/De Tijd, 3 oktober 1997

102



leiden, maar een film bestaat immers niet alleen uit het verhalende, fictieve niveau. Zoals de
recensenten aangeven krijgt een film ook een grotere betekenis mee. Wanneer Scheldwacht deze
grotere beketenis op andere delen van de film wel toepast, dient ze naar mijn mening dit
consequent te doen en ook de beslissing van Ems in een tweede licht te zien.

De redenen voor Ems om te blijven worden uit de film blijkbaar niet duidelijk. Meerdere
recensenten struikelen over deze keuze van de maker, maar verwoorden het iets genuanceerder:
“De keuze van Ems om (saillant detail: zonder schoenen) in Indonesié achter te blijven was destijds
een ongebruikelijke, maar hoe die tot stand is gekomen wordt uit de film niet duidelijk. Wellicht
met de band met haar Indonesische pleegmoeder een verklaring bieden of misschien wel de
medicijnen die Ems de Indonesische vrijheidsstrijders bezorgt (..) [Maar Ems krijgt] eerder de
traditionele vrouwenrol van Florence Nightingale toebedeeld dan dat er van een dilemma of
nationalistisch bewustzijn sprake is.”?%*

Seunke geeft na alle kritieken aan dat het juist zijn bedoeling is geweest om Ems het
personage te maken dat de grootste groei doormaakt. Om de groei aan te tonen moest hij haar naar
eigen zeggen eerst naar beneden trekken. Seunke laat Ems “als allersterkste uit de hele film
komen. Dat is de enige die een gigantische ontwikkeling doormaakt. Terwijl jullie het alleen maar
hebben over een weesje en een behaagzieke vrouw. Hallo, het is een speelfilm. Ik zet Ems zo neer
om het contrast groter te maken. Maar ach, waar hebben we het eigenlijk over. Jullie doen net
alsof ik iets nieuws doe. (...) Die onzekerheid, dat behaagzieke. Die trekjes heb ik ook aan Ems
gegeven. Maar of dat typisch Indische trekjes zijn weet ik niet. Ik weet niet precies wat typisch
Indisch is.”*® Seunke geeft hier aan dat het neerzetten van een personage als Ems in de
filmgeschiedenis niets nieuws is. leder dramatisch personage heeft verschillende kanten nodig en
moet een ontwikkeling kunnen maken. Hij geeft wel aan dat hij Ems helemaal onderaan heeft laten
starten, om haar ontwikkeling zo duidelijker te kunnen maken. Deze ontwikkeling lijkt de Indische
gemeenschap binnen deze reacties te ontgaan, zoals blijkt uit de bovenstaande citaten. Seunke
impliceert hier ook dat de trekjes die hier worden aangehaald helemaal niet zijn bedoeld als typisch
Indische trekjes en dat het wellicht meer in de verbeelding en inleving van de toeschouwers zit
wanneer zij dit associéren met het ‘Indisch zijn’.

De ontwikkeling waar Seunke het over heeft is mij in de film eerlijk gezegd ook ontgaan.
Zoals ik in eerdere hoofdstukken heb gezegd is het naar mijn mening zo dat Ems juist geen enorme
groei doormaakt maar na al die jaren nog steeds een beslissing maakt uit angst voor anderen. Uit
angst voor veranderingen die haar in Nederland wachten misschien, of uit medelijden om Suti te
verlaten? Het wordt uit de film niet duidelijk en is dus eigenlijk overgelaten aan de fantasie van de
kijker. Seunke heeft Ems aan het einde van de film haar eigen hersenen laten gebruiken. Dat was
althans zijn idee. Hoewel het niet helemaal is overgekomen zou een ander einde, waarin Ems met
Theo mee zou gaan naar Nederland, wellicht bij de Indische bevolking ook niet goed zijn gevallen.

Dan had Ems aan het einde van de film nog niet voor een eigen leven gekozen en was ze als een

2% pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

293 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

103



gewillige vrouw meegegaan naar een land waar haar misschien een vervelender toekomst wacht dan

nu in Indonesie.

5.2.4 Indische bevolking

Niet alleen het personage van Ems moet het ontgelden in de kritieken. Ook de rest van de Indische
bevolking komt niet goed uit de verf, aldus de meeste van de recensenten. “Eén van de
belangrijkste [redenen tot ergernis] is dat de inheemse bevolking van begin tot eind louter figureert
als exotische achtergrond. Indonesische personages dienen alleen maar als spiegel om de witte
personages meer te profileren.(...) Een voorbeeld is de wijze waarop de ontluikende, maar nog
verboden liefde tussen Ems en Theo wordt afgebeld. De camera volgt het onwaarschijnlijk openlijk
verliefde stel in de openbare ruimte waarin Indonesiérs niet meer zijn dan onderdeel van het
romantische landschap. Zo ook vormen de Indonesische vrijheidsstrijders een amorfe massa met wie
Ems geen enkele verwantschap lijkt te hebben. De decoratieve functie die de inheemse bevolking in
de film vervult, maakt het onmogelijk hen als individuen te zien.”?%

De Indonesische achtergrond van Ems wordt niet uitgediept. De film gaat meer over het
onverwerkte koloniale verleden van Nederland dan over Indonesié. De bevolking van het land is dan
blijkbaar niet belangrijk genoeg om uit te werken.?”” GORDEL VAN SMARAGD is, volgens Pattynama, dan
ook geen film waarin het Indische meisje centraal staat, maar de westerse man. In een interview
wordt er gevraagd: “Je laat de Indische hoofdpersoon uit de kampong komen. En hoewel er in de
film nog een andere Indo te zien is, in de persoon van Boon, denk ik steeds: waar zijn de Indo’s? Ik
zie niet terug hoe Indische mensen deel uitmaakten van de samenleving.” En “Een wees uit de
kampong die haar lichaam verkoopt en een reactionair die je dan ook nog de naam Boon geeft, vind
je echt dat je daarmee een eerlijk beeld van de Indische gemeenschap schetst?(...) Er waren ook
gewoon Indische mensen die het land runden en meedraaiden! (...) [Boon] is naast Ems de enige Indo
met tekst. Hij lijkt, laat ik het woord maar gebruiken, de excuusneger, terwijl er veel meer Indo’s
rondlopen. Dat had ik willen zien, omdat dat ook begrijpelijk maakt waarom mijn [familieleden]
hier naar toe zijn gekomen.”?%

Hier wordt aangegeven dat de diepgang die de personages missen een belangrijk element
zijn in de film voor de Indische bevolking. Hoewel de schrijfster van dit citaat in een eerder artikel
aangeeft dat zij ‘het volledige beeld’ mist, betekent dit ‘volledig beeld’ dat ze feitelijk een verhaal
wil zien waarin het onderwerp wordt behandeld waarom mensen wel of niet in Indonesié bleven na
de onafhankelijkheid. Ook geen compleet verhaal, maar slechts een verhaal vanuit een andere
invalshoek. Wellicht is dit wat mensen uit de generatie van deze schrijver missen in deze film. Ze
zijn niet zozeer op zoek naar ‘het volledige verhaal’ uit Nederlands-Indi€é, maar op zoek naar

verklaringen waarom hun familieleden bleven of vertrokken.

2% pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

27 Auteur onbekend, www.beeldvorming.net
2% Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

104



De auteur van de recensie is het duidelijk niet eens met de manier waarop de Indische
gemeenschap wordt geportretteerd en had, zoals wordt aangegeven, meer achtergronden willen
zien. Dit heeft ook te maken met de insteek van de film: wanneer men verwacht een film te zien
over Indie, die eindelijk ‘het’ hele verhaal vertelt, wil men meer zien dan alleen een bevolking dat
als achtergronddecor wordt gebruikt. Wat Scheldwacht hier feitelijk aangeeft is dat de maker van
de film zijn werk in zoverre niet goed heeft gedaan omdat de auteur (en meerderen, zo valt tussen
de regels door te lezen) een verhaal had willen zien over de motivatie van de Indische bevolking om
te blijven of naar Nederland te vertrekken. Wanneer dit in de film niet voldoende naar voren komt
wordt deze per direct afgekapt, zonder naar verdere kwaliteiten te kijken. Het probleem ligt in het
feit dat er een bepaalde film wordt verwacht, die vervolgens niet wordt afgeleverd. Er wordt een
film beloofd over het verhaal van de Indische bevolking. Seunke vertelt dit verhaal uit het oogpunt
van de Nederlandse witte overheerser. De Indische bevolking verwacht een verhaal dat door één van
hun personages wordt verteld. Een personage waarmee de Indische bevolking zich kan identificeren,
een personage dat eindelijk de slachtofferrol kan vervullen en de Nederlandse overheersers als
schuldige kan aanwijzen voor het lijden van de bevolking. De Indische bevolking is op zoek naar de
erkenning van hun roots. Seunke toont wel een verhaal van de Indische bevolking, maar deze
bevolking is niet zo geprofileerd in de film als men schijnbaar vooraf had verwacht.

Seunke reageert hierop: “Weet je wat ik nu begin te ontdekken? Dat jullie als Indo daar dus
moeite mee hebben. Er is blijkbaar ook iets met jullie.” Volgens Seunke is het vooral de tweede
generatie die moeite heeft met de afwezigheid van de Indische bevolking: “lk denk dat jullie als
tweede generatie een probleem hebben.” In een verder antwoord licht hij deze zin toe: “Ik ben
ervan overtuigd dat totdat de oorlog uitbrak en de mensen gedwongen werden tot een keuze, ze
nooit hebben nagedacht over waar ze stonden. En jij wil dat ik ze in de film al daarover laat
nadenken. Man, ze waren daar helemaal niet mee bezig. Ze wilden alleen maar Hollands praten. Als
ik nu jullie stukjes lees, dan spreekt er een soort haat uit, omdat jullie zoveel met die identiteit
van de Indo bezig zijn. Jullie zitten met al die vragen. Die mensen destijds niet. (...) In die stukken
van jullie lees ik dat jullie meer willen horen wat een Indo is en hoe ze met die achtergrond
omgingen.”?

Seunke geeft hier direct aan dat naar zijn idee de kritieken onterecht zijn. Hij legt de
reacties die hij kreeg naar aanleiding van de film uit als een probleem van de mensen die de
reacties gaven. Niet zijn film is het probleem, maar de toeschouwers hebben zelf een onverwerkt
verleden. Hij kan als filmmaker nooit voldoen aan de wensen van deze groep omdat de groep zelf
niet weet wat de wensen zijn. Seunke geeft in een ander interview aan dat hij zich toch wel iets
aan zal trekken van de reacties van de betreffende bevolkingsgroep: “Een cliché bevestigen...Daar
heb ik Uberhaupt niet over nagedacht. Ik zou het vreselijk vinden als ze zich in die gemeenschap
gekwetst voelden. Een discussie voor en tegen zou ik op zich wel leuk vinden, maar ik weet
bijvoorbeeld zeker dat het in de kampen zo is gegaan. Daar heb ik zoveel research over gedaan (...)

In de speelfilmscenes zullen er details niet kloppen. Maar mijn enige antwoord is dan: heb je iets

2% Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

105



gevoeld? Heb je niets gevoeld, dan faalde ik als filmer. Als je iets gevoeld hebt, zeur dan niet over
een aansteker die niet klopt.”?'” Seunke refereert hier aan twee belangrijke kanten van een film:
de uiterlijkheden van een film; het decor, de details, de setting. Deze moeten in een historische
film overeen komen met het historisch beeld van de periode. Het is, zoals we eerder gezien hebben
met inventions en details, niet erg wanneer de details worden aangepast om een verhaal lopend te
maken. De uiterlijkheden staan dus gedeeltelijk in dienst van het verhaal. De inventions en details,
het beeld dat in de film te zien is, zorgt voor een gevoel van herkenning en dompelen ons onder in
de geschiedenis, zodat we die kunnen ervaren. De tweede kant waar Seunke aan refereert is dat hij
‘zoveel weet van de periode’ en het verhaal vertelt ‘zoals het is gebeurd’. Hij weet echter net zo
min als ieder ander die niet in die periode aanwezig was in Nederlands-Indié, hoe het gegaan is. Hij
geeft aan dat hij met de film als het ware een tijdreis heeft gemaakt naar 1939 om zo het enige
juiste verhaal te vertellen. In een vorig hoofdstuk is echter ook aan de orde gekomen dat er altijd
redenen zijn in het heden om een film op een bepaalde manier te vertellen. Er zit in iedere film
een bepaalde ideologie vanuit het heden, waardoor de blik naar het verleden gekleurd wordt door
de periode waarin de film gemaakt wordt, het heden. Seunke loopt echter totaal aan dit concept
voorbij.

Niet iedereen is overigens ontevreden over de representatie van de bevolking in de film.
Volgens recensent Beerenkamp behelst de film een imposante poging om alle betrokkenen
gelijkwaardig naar voren te laten komen. “Seunke toont onder meer begrip voor een avonturier die
naar Indié komt om ‘de panters op straat te zien lopen’ (Pierre Bokma), voor de traditionele
koloniale ondernemer (Pim Kamerman), voor het aanvankelijk sluimerende, maar later
exploderende verlangen naar onafhankelijkheid van autochtone Javanen (onder meer mooi
gesuggereerd in de intense blikken van de grote Indonesische actrice Christine Hakim), voor de
verscheurdheid van de Indo-Europeanen (Esmée de la Bretoniére) en zelfs voor de ondankbare rol
die Japanse en Nederlandse militairen achtereenvolgens in dit strijdperk te spelen kregen.”*"" En:
“Bij GORDEL VAN SMARAGD kan de kijker zich niet eenvoudig identificeren met deze of gene hoofdrol.
Voor de verandering is Gordel van Smaragd een film waar de geschiedenis op de voorgrond staat en

de fictieve personages een illustratie vormen.”?"

5.2.5 Mythe

Volgens een aantal recensenten is de film zoals gezegd een typische mannelijk, Nederlandse
interpretatie. Hoewel de regisseur aangeeft dat hij meer dan tien jaar aan het script heeft gewerkt,
vinden een aantal van de recensenten dat hij nog steeds niet genoeg weet van het onderwerp om er
een film over te kunnen maar vooral mogen maken. “Tien jaar heeft de regisseur aan het script
gewerkt, zoals hij herhaaldelijk laat weten. Hoe is het mogelijk dat hij in die tien jaar niet te

weten is gekomen dat de ‘Indo’ een koloniale mythe is, ontstaan uit het misplaatste

210
211

Niemoller, Joost, ‘Indo-vrouwen zijn prachtig’, De Groene Amsterdammer, 24 september 1997
Beerenkamp, Hans, Seunke geeft kolonisatie eindelijk een echte kroniek, In:
www.nre.nl/W2/Archief/Film/Rec/Gordel van Smaragd.html

*12 Ibidem.

106



superioriteitsgevoel van witte Nederlanders? Hoe is het mogelijk dat hij in zijn ‘vele’ relaties met
Indische vrouwen niet heeft geleerd dat het beeld van het Indische meisje als gewillige verleidster
evenzeer een gekoesterde westerse mythe is, ontstaan in de fantasie van witte mannen? Wanneer
Seunke wel advies had ingewonnen bij Indo’s en wellicht wat meer oor had gehad voor zijn Indische
vriendinnen had hij misschien de koloniale clichés doorzien. Nu is Ems zelfs voor niet-Indo’s en voor
mannen een niet erg geloofwaardige figuur geworden.”?"3

Niet alleen de representatie van Ems moet het in haar optiek ontgelden: “Nieuw is wel dat
een Indo de hoofdrol vervult, evenals het feit dat de film begrip laat zien voor kolonialen en ze niet
uitsluitend als vurige racisten en uitbuiters neerzet. Maar hoe dan de afbeelding te verklaren van de
enig andere Indo in GORDEL VAN SMARAGD? Deze bijfiguur, die in alle fasen van het verhaal opduikt, en
nota bene ‘Boon’ heet, blijkt een opportunistische en onbetrouwbare figuur, die met alle winden
meewaait (...) Wat betekent de herhaling van de afgesleten, koloniale beelden van Indische vrouwen
en mannen? Het betekent dat de nieuwe Nederlandse film over Indié verre van baanbrekend is,
maar louter bevestigt wat de Hollanders altijd al dachten over ‘het’ Indische meisje en de
Indonesische bevolking.”?" Opvallend aan dit citaat vind ik dat Pattynama de rol van Ems schijnbaar
wel ziet als een hoofdrol. Ik heb eerder aangegeven dat ik niet denk dat de rol van Ems
gekwalificeerd kan worden als hoofdrol, en het verbaast me dat iemand die over de film weinig
goeds heeft te zeggen, wel vast houdt aan het oordeel dat Ems de hoofdrol vervult. Wellicht
bedoelt Pattynama dat Ems een belangrijke rol in de film vervult, en dit ben ik wel met haar eens.
Ik blijf Ems echter zien als aangever van de ontwikkelingen van Theo, een personage dat weliswaar
uit de grote massa is gestapt, maar verder geen noemenswaardige ontwikkeling doormaakt.

De beelden in de film scheppen dus een ander beeld, een andere mythe dan de Indische
bevolking had gedacht. Het is een Nederlander duidelijk niet gelukt om het Indische verhaal correct
te vertellen. Seunke reageert hierop: “Maar met alle respect, dat jullie nog steeds zetten te
wachten op een Indische film, daar heb ik toch niks mee te maken. Daar moeten jullie zelf wat aan
doen. (...) Jullie hebben een ideaalbeeld over hoe een Indo moet zijn. Dat komt niet overeen met de
film. En dan ga je maar zo’n negatief stuk schrijven. Bovendien, ik maak geen documentaire, dan
moet je zeggen: over het algemeen waren de mensen zo en zo. |k ben wel uitgegaan van
archiefbeelden: tien keer één minuut.”*"

Toch kunnen de argumenten van Seunke niet op tegen de redenering van bijvoorbeeld
Scheldwacht. De auteur houdt voet bij stuk: de Nederlander heeft het duidelijk niet begrepen: “Als
puntje bij paaltje komt blijkt toean Seunke even politiek correct als al die documentairemakers. Hij
zadelt zijn hoofdpersoon op met een schuldgevoel jegens haar eigen mensen. Hoezo eigen mensen?
Oh ja, hoe zat dat ook al weer? Indisch, Indonesisch, ach wat maakt het ook allemaal uit. In één
zinnetje wordt nog wel even gemeld dat de meeste Indo’s - zo’n 200.000 - naar Nederland
vertrokken, maar de vraag is wie dat nog hoort, wanneer alle ogen op Ems zijn gericht. ‘Je begrijpt

me niet’, zegt Ems halverwege de film aan Theo. Maar hij is niet de enige. En uiteindelijk si dat

*13 pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997

214 1y
Ibidem.

13 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:

Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

107



misschien nog het treurigst van alles: ook Seunke blijkt niets van zijn Ems begrepen te hebben, al

zijn Indische vriendinnetjes ten spijt.”?"

5.3 Conclusie

Aan de hand van bovenstaande citaten heb ik een beeld geschetst van de reacties die er op de film
Gordel van Smaragd zijn gekomen. Vooral uit de Indische hoek kwamen de reacties op het feit dat
de film niet kan waarmaken wat er vooraf wordt aangegeven. De meeste conclusies heb ik in het
hoofdstuk aan de orde laten komen. Ik wil hier iets dieper ingaan op een aantal van de zaken die
aan de orde zijn gekomen.

Eerder in deze scriptie heb ik het verschil aangegeven tussen geschiedenis als proces,
geschiedenis als onderwerp en geschiedenis als decor. In de analyse en in dit hoofdstuk is gebleken
dat de kroniekvorm die Seunke voor zijn film heeft gekozen tot gevolg heeft dat de geschiedenis als
proces van veranderingen wordt getoond. De jaren die de film beslaat zijn het onderwerp van de
film en de personages doen hun uiterste best om in dit veranderende proces mee te kunnen. History
from below komt redelijk overeen met deze omschrijving: het laat een proces zien waarin we
gewone mensen observeren en hun dagelijkse beslommeringen zien. De film GORDEL VAN SMARAGD
geeft niet alleen het proces van verandering in de dagelijkse levens van de personages, maar ook
het proces van verandering in de geschiedenis.

Ik denk dat de promotie voorafgaand aan de film ervoor heeft gezorgd dat dit element, het tonen
van het proces, niet duidelijk naar voren is gekomen. Of, niet duidelijk genoeg in ieder geval. Ik heb
naar aanleiding van de recensies het idee gekregen dat men een combinatie verwachtte van de
twee andere benaderingen van de geschiedenis: geschiedenis als onderwerp en geschiedenis als
decor. Een op het eerste gezicht onlogische en wellicht onverenigbare combinatie in één film. De
eerste benadering, geschiedenis als onderwerp, geeft een handvat om de recensenten beter te
kunnen begrijpen. Het geeft aan dat de geschiedenis aan bod komt aan de hand van de individuele
verhalen. Deze individuele verhalen worden nu gemist in de film. Er wordt een verhaal verteld van
Theo, maar de verhalen die de Indische gemeenschap verwachtte te zien, van Ems, Boon of Suti,
zijn naar hun mening niet voldoende uitgewerkt. De lokale bevolking in de film komt zoals eerder is
aangegeven niet genoeg uit de verf, waardoor juist de individuele verhalen onmogelijk verteld
kunnen worden.

Bij geschiedenis als decor wordt een verhaal verteld over individuele handelingen tegen de
achtergrond van historische gebeurtenissen. Dit is wat Scheldwacht bedoelde. Ze wilde ‘de
samenleving’ zien. Een samenleving waarin duidelijk naar voren komt waarom mensen kozen om te
blijven of om te vertrekken. Ze wil zien in de film welke historische gebeurtenissen ervoor hebben
gezorgd dat haar voorouders de keuze hebben gemaakt om naar Nederland te vertrekken.

De historische gebeurtenissen in de film zijn van enorm belang. Niet zozeer om de

gebeurtenissen zelf, maar meer met betrekking tot de schuldvraag. Toch is er binnen deze

*16 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999.

108



benadering wat dit punt betreft een probleem: het verleden hoeft binnen deze benadering niet te
worden verwerkt. Als er iets is dat uit de recensies blijkt, is het wel een onverwerkt verleden. Er
klinkt nog steeds haat wanneer er wordt gesproken van een Nederlander die beter denkt te weten
hoe het vroeger in ‘ons’ Indi€ was. |k denk dat dit verschil in interpretatie vooraf, gecombineerd
met de tamelijk hooghartige manier waarop Seunke een aantal uitspraken heeft gedaan (hij heeft
het script expres niet aan Indo’s laten lezen; hij is zo belezen dat hij alles van de situatie weet) de
Indische gemeenschap in het verkeerde keelgat geschoten zijn toen bleek dat hij de beloften niet
waar kon maken.

De combinatie tussen fictieve en documentairebeelden is in de film GORDEL VAN SMARAGD knap
gedaan. De beelden staan weliswaar buiten de film, maar komen niet als extreem storend element
over. Het ‘Brechtiaans’ effect wordt weliswaar bereikt, maar door de verhalen die Ems en Theo
tijdens de zwart-wit beelden vertellen wordt de kijker al snel weer teruggezogen in het verhaal. Uit
de reacties op de film is gebleken dat de waarheidsclaim die door de documentairebeelden wordt
neergelegd een doorn in het oog is van de Indische gemeenschap. Terwijl de Nederlandse
recensenten als Beerenkamp en Niemoller duidelijk minder moeite hebben met de mengvorm, geldt
dit niet voor de reacties uit Indische hoek. Wat opvallend is, is dat de Indische reactie op de
documentairebeelden zich toespitst op de angst dat anderen de fictieve beeld zullen zien als
‘waarheid’. De fictieve beelden liggen volgens hen immers zo ver naast de waarheid dat iedere
zichzelf respecterende Indo per definitie weet dat de beelden niet kloppen. Er spreekt naar mijn
idee toch een soort angst uit om bij andere bevolkingsgroepen een verkeerd beeld neer te leggen.

Binnen het fictieve verhaal zijn er een aantal elementen aan de orde gekomen. De twee
belangrijkste punten uit de recensies zijn de misrepresentatie van Ems en de afwezigheid van de
Indische bevolking, die slechts als decor dient. Dat de rol van Ems niet bijzonder sterk is uitgewerkt
ben ik met de recensenten eens. Seunke geeft aan dat Ems juist het personage is die de sterkste
ontwikkeling doormaakt, maar eerlijk gezegd heb ik die ontwikkeling (tot op het moment van de
allerlaatste beslissing) niet kunnen ontdekken. Het ook niet het perspectief van Ems dat in de film
wordt gehanteerd. Het is het verhaal van Theo: het begint met zijn aankomst, in één van de
recensies overigens aangeduid als ‘het meest afgezaagde begin’ voor een film met als onderwerp
kolonialisme: de aankomst van de overheerser. Theo wordt dus neergezet als een personage, een
rond karakter met een eigen mening, een eigen smaak en een eigen wil. Ems daarentegen lijkt
compleet afhankelijk van de mannen in haar leven. Herman ‘is’ haar verleden, Theo is het heden.
De toekomst is uiteindelijk niet voor een man, maar voor zichzelf en haar vaderland.

Seunke geeft aan dat Ems juist als sterkste uit de film komt. Geen van de recensenten is het
hier echter mee eens. De manier waarop hij zijn film eindigt lijkt dan niet helemaal logisch. De film
eindigt wanneer Theo de beslissing maakt om terug te keren naar Nederland. Ems wordt gedwongen
om hierop te reageren: meegaan of blijven (ze kan zich de beslissing niet helemaal toe-eigenen,
Theo heeft immers weer de voorzet gegeven), maar de consequenties van haar beslissing krijgen we
niet te zien. Het laatste beeld dat we zien van Ems is dat ze zich huilend vastklampt aan Suti. Niet
echt een duidelijk beeld van iemand die een eigen keuze heeft gemaakt en nu als sterkste uit de

‘strijd’ komt. Theo dwingt Ems dus een keuze te maken, twijfelend en in tranen besluit ze te

109



blijven en dit personage is dan het sterkst uit de hele film gekomen? Had dan als filmmaker Ems
niet op de trein laten stappen. Op deze manier wordt de twijfel minder in beeld gebracht en komt
Ems over als iemand de rationeel, niet emotioneel het besluit heeft genomen om te blijven. Of
bijvoorbeeld de film door laten lopen om haar nieuwe start te zien. Een start waarin zij de leiding
heeft over een organisatie, een Soos desnoods, om aan te tonen dat een nieuw Indonesié voor Ems
ook daadwerkelijk een nieuw leven betekent. Op dit punt begrijp ik de kritieken vanuit de Indische
gemeenschap komen. Ook als niet Indische toeschouwer valt de afwezigheid van goed uitgewerkte
personages aan Indische zijde op.

Tot slot wil ik de schuldvraag nog kort aan de orde laten komen. In hun theorie komen
Morley en Robins met een aantal kenmerken waarmee de schuldvraag binnen een historische film te
maken heeft. Deze zal ik hier behandelen. In eerste instantie lijkt er in Gordel van Smaragd sprake
van zogeheten ‘cultural blockage’ en de manier waarop dit gerepresenteerd wordt. Als
vanzelfsprekend wordt de Nederlandse koloniale blik op de geschiedenis als waar aangenomen en
komt vanuit de Nederlandse personages ook niet ter sprake. Het lijkt alsof de Nederlandse
personages zich niet bewust zijn van de misstappen die zijn gemaakt. Ze geven de Japanners de
schuld van de onrust en de ‘ongehoorzaamheid’ van de Indische bevolking. De schuldvraag komt
zelfs niet aan de orde na afloop van de Tweede Wereldoorlog. Theo die zelf onderdrukt is in die
periode, komt het kamp uit met de instelling dat hard werken vanzelf weer zal leiden tot de
situatie zoals die voor de oorlog was. Ook in de voice-over, waarin hij achteraf zijn mentaliteit had
kunnen nuanceren, wordt niet gesproken over de schuldvraag. Een ander kenmerk van Morley en
Robins is ook te vinden in Gordel van Smaragd: de overtreder wordt slachtoffer. In deze film komt
dit heel duidelijk aan de orde. Theo is twee maal te zien in een slachtoffer rol. In de eerste plaats
wanneer hij door de Japanners wordt geinterneerd en in de tweede plaats wanneer hij en zijn
plantage door de rebellen continu onder vuur worden genomen. Omdat we als kijker ons meer
kunnen identificeren met Theo - we weten immers meer van hem dan van ieder ander personage -
kunnen we eenvoudiger met hem meevoelen. Het is ook Theo’s pijn en het zijn Theo’s ontberingen
die in beeld worden gebracht. Het lijkt erop dat Seunke de schuldvraag totaal niet aan de orde wil
laten komen. Ik heb niet het idee dat er een passage in de film is waarin de filmmaker zich wil
verantwoorden of verontschuldigen tegenover de Indische bevolking. Ik heb meer het idee dat de
maker aan de hand van zijn eigen beelden een fictieve wereld heeft geconstrueerd op een manier
die hem het beste leek. Als filmmaker is hem dat uiteraard goed recht. ledere film is immers een
subjectieve interpretatie van een onderwerp. De verwachtingen voor deze film waren uit Indische
hoek ontzettend hoog, de film heeft niet kunnen opboksen tegen de vele eisen. Toch blijft Seunke

volhouden dat hij het bij het enige juiste eind heeft, en wellicht zit daar juist het probleem:

“In Nederland hebben mensen echt geen flauw benul wat Indisch is. Dat is toch raar. Dat land is

driehonderd jaar een kolonie van Nederland geweest.”?"’

17 Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “Ik ben waanzinnig gekwetst door de Indische gemeenschap.” In:
Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

110



Hoofdstuk 6

Conclusie en verantwoording

Dit laatste hoofdstuk dient om een totaalbeeld van mijn onderzoek te geven. Voordat ik het
antwoord kan geven zal ik eerst kort de voorgaande hoofdstukken samenvatten. De belangrijkste

conclusies uit deze samenvattingen koppel ik vervolgens aan elkaar.
6.1 Probleemstelling

In dit onderzoek wilde ik de volgende vraag aan de orde stellen.
In algemene zin: Welke mogelijkheden heeft historisch drama heeft om een bijdrage te

kunnen leveren aan de vorming van het collectief geheugen?

Specifieker gezien: Op welke manier wordt dit collectief geheugen van de (tweede
generatie in de) Indische gemeenschap aangesproken door de dramaturgische kenmerken uit de film

GORDEL VAN SMARAGD.

Ik heb er in deze scriptie voor gekozen om dit onderzoek uit te voeren aan de hand van één
specifieke film: GORDEL VAN SMARAGD. Een Nederlandse film uit 1997 van Orlow Seunke. Aan de hand
van deze film wilde ik specifieker ingaan op de manier waarop het collectief geheugen in de film
wordt aangesproken aan de hand van dramaturgische kenmerken binnen de film.

Zoals uit de probleemstelling blijkt ben ik er bij het begin van de scriptie dus al vanuit
gegaan dat de dramaturgische kenmerken uit de film GORDEL VAN SMARAGD inderdaad de Indische
gemeenschap aanspreekt. Anders gezegd: bij de start van dit onderzoek ben ik er al vanuit gegaan
dat historisch drama inderdaad een invloed kan hebben op de vorming van het collectief geheugen.
Wat deze invloed precies is; op welke manier het collectief geheugen wordt aangesproken probeer
ik aan de hand van deze scriptie te onderzoeken. De keuze voor de film GORDEL VAN SMARAGD was
vervolgens niet moeilijk. Bij het uitkomen van de film in 1997 heeft de maker ontzettend veel
kritiek gekregen. De kritiek is vooral gekomen vanuit Indische hoek. Dit kan inhouden dat de manier
waarop het verhaal, dat zich afspeelt tussen 1939 en 1949 in Nederlands-Indi€, niet voldoet aan de
verwachtingen van de Indische gemeenschap. Deze felle reacties zijn voor mij de aanleiding
geweest om deze film nader te bekijken en tot onderwerp te maken van dit onderzoek. Met dit
onderzoek wil ik de relatie tussen het collectief geheugen, historische representatie en het

historisch drama duidelijk maken.

111



6.2 Hoofdstukken

Om de verschillende vragen uit de probleemstelling te kunnen beantwoorden heb ik mijn scriptie
opgedeeld in vijf hoofdstukken. Het eerste hoofdstuk behandelt het collectief geheugen, het
tweede hoofdstuk gaat dieper en het derde hoofdstuk onderzoekt het historisch drama. Na deze
drie hoofdstukken, die samen het theoretisch kader vormen, ben ik verder gegaan met de analyse
van het onderwerp van deze scriptie: de film GORDEL VAN SMARAGD. Na de analyse heb ik het laatste
hoofdstuk besteedt aan de analyse van de reacties die op de film zijn verschenen. Alleen op deze
manier wordt duidelijk of de film inderdaad invloed heeft gehad op het collectief geheugen en zo

ja, op welke manier dit collectief geheugen is aangesproken.

In het eerste hoofdstuk heb ik zoals aangegeven het collectief geheugen behandeld. lk heb aan de
hand van drie theoretici onderzocht wat het collectief geheugen exact inhoudt en wat de positie is
van het individuele geheugen binnen dit collectief geheugen. Daarnaast heb ik onderzocht wat de
mogelijkheden zijn voor een collectieve geheugen naar een vroegere periode. Tenslotte heb ik
gekeken naar de invloed van massamedia en globalisatie op de vorming van het collectief geheugen.

Maurice Halbwachs stelt dat het geheugen altijd collectief is. Achtergrond van deze
uitspraak is het idee dat een geheugen alleen binnen een sociale context, een groep, kan worden
gevormd. Het geheugen is dus afhankelijk van een bepaalde groep. In een leven maakt iemand deel
uit van verschillende groepen tegelijk. Door deze verschillende groepen komt ieder individu met
een eigen samenstelling van groepen en dus met verschillende contexten om herinneringen in te
plaatsen. Deze verschillende contexten en de hiermee verschillende invalshoeken binnen het
collectief geheugen is wat men vaak verwart (volgens Halbwachs) met een individueel geheugen. Er
is volgens Halbwachs een historisch geheugen (een aangeleerde, sociale geschiedenis) nodig voor de
vorming van dit persoonlijk geheugen (een autobiografische, beleefde geschiedenis). Het historisch
geheugen hebben we als een soort kader nodig om het persoonlijke geheugen binnen te kunnen
ontwikkelen. Het is volgens Halbwachs zelfs mogelijk om herinneringen te hebben aan een situatie
of periode waar men zelf niet aanwezig was. Er wordt een steeds veranderend, sociaal frame
neergezet waarbinnen wordt aangegeven dat een bepaalde herinnering publiek domein is. Wanneer
een individu zelf niet aanwezig was bij deze herinnering, zorgt de aanwezigheid van de groep
ervoor dat het individu de herinnering toch opneemt als ‘eigen’. Halbwachs noemt dit geleend
geheugen. Wanneer een herinnering wordt bewaard heeft de groep met de macht de keuze
gemaakt dat de beslissing belangrijk genoeg was. Een herinnering is dus vooral een reconstructie
van het verleden op basis van gegevens uit het heden: de heersende ideologie.

Het collectief geheugen is dus altijd subjectief en aan verandering onderhevig. Hierdoor
staat het lijnrecht tegenover de ‘officiéle’ geschiedenis. De geschiedenis bevindt zich in het
verleden en deelt dit verleden op in hapklare brokken, met duidelijke scheidslijnen. Ook is er maar
één juiste geschiedenis. Het collectief geheugen bevindt zich altijd in het heden, is altijd in
ontwikkeling en dus altijd aan verandering onderhevig. Daarnaast zijn er vele collectieve geheugens

tegelijk, waardoor er niet één waarheid kan worden aangehouden.

112



Landsberg borduurt voort op de theorie van Halbwachs. Zij geeft aan het niet eens te zijn
met hem omdat zijn theorieén komen uit een periode zonder massacommunicatie en globalisatie.
Landsberg introduceert prosthetic memory, een vervolg op het geleend geheugen van Halbwachs.
Ze geeft aan dat deze nieuwe vorm van herinneringen ontstaat wanneer een individu en een
historisch narratief elkaar kruisen. In dit contactmoment wordt de persoon ondergedompeld in een
grotere geschiedenis. In dit proces neemt de persoon niet alleen het historisch narratief aan, maar
zorgt het narratief ook voor een diepere herinnering aan het verleden dat de persoon nooit heeft
meegemaakt. Een historisch narratief zoals een film kan volgens Landsberg ertoe leiden dat een
individu de herinneringen meeneemt als eigen herinneringen. Zo kan het in het huidige
medialandschap voorkomen dat een gebeurtenis waarbij de herinneringen worden geclaimd door
een bepaalde groep, in feite breed toegankelijk zijn. Zo is de Holocaust niet alleen ‘van’ de Joodse
bevolking, maar kan iedereen, ongeacht ras of huidskleur, herinneringen hebben aan deze periode.
Dit is een gevolg van de aanwezigheid van massamedia, waardoor geografie niet langer bepalend is
voor de vorming van een collectief geheugen. Belangrijk voor Landsberg is dat ‘herinneren’ niet iets
is dat door de geschiedenis altijd hetzelfde is geweest, maar dat het met de technologische
ontwikkelingen mee is veranderd. Punten waar Landsberg het niet met Halbwachs eens is ontstaan
dus uit de afwezigheid van de geografische ‘community’ voor het opbouwen van een collectief
geheugen en het gebrek aan bestaande sociale milieus waarin het collectief geheugen wordt
gevormd.

Met betrekking tot de scheiding tussen geschiedenis en het collectief geheugen constateert
Landsberg dat dit onderscheid vervaagt. De echte geschiedenis, gebeurtenissen waarbij we ‘echt’
aanwezig zijn (de lieux de mémoires) worden vervangen door beelden in de media. Zo ontstaat een
tweede-hands realiteit, waar we als personen absoluut geen probleem mee lijken te hebben. We
hebben nog steeds het idee dat we deelnemer zijn aan de geschiedenis, binnen het collectief
geheugen in plaats van toeschouwer.

Tot slot past ook Hoskins de theorie van halbwachs toe op de hedendaagse, gemedieerde
wereld toe. Hij geeft aan dat we steeds meer toe gaan naar een situatie waarin alle kennis uit de
media komt. We krijgen zoveel informatie dat het niet meer zozeer van belang is wat we
onthouden, maar hoe we het onthouden. Het idee van Hoskins is dat we een manier vinden waarop
we alle informatie die we krijgen kunnen opslaan en wanneer nodig, zo eenvoudig mogelijk kunnen

opzoeken.

Het tweede hoofdstuk behandelde de historische representatie. Allereerst is het van belang om
duidelijk te krijgen wat Uberhaupt representatie is. Hierbij heb ik gebruik gemaakt van de
omschrijvingen van Hall. Representaties zijn altijd talig. Deze talen krijgen pas een betekenis
wanneer men binnen een cultuur deze betekenis kan toekennen. Er is voor iedere betekenis dus
altijd een bestaande context nodig voor de interpretatie. Verschillende contexten kunnen leiden tot
verschillende interpretaties. Een representatie is dus per definitie subjectief.

Binnen het debat van de historische representatie zijn het Rosenstone en White die het

voortouw hebben genomen. De grote vraag binnen het debat is of film het bestaansrecht heeft als

113



vorm van historische representatie. Theoretici gaan uit van de waarheid van de geschreven
geschiedenis en zien deze altijd als objectief. De visuele geschiedenis - de historische film - si
volgens hen per definitie subjectief en dus geen juiste vorm van representatie. De geschreven
geschiedenis geldt als enige, officiéle geschiedenis. Rosenstone en White zijn het hier niet mee
eens. Rosenstone geeft aan dat film juist geschikt is omdat het andere kwaliteiten heeft dan het
geschreven woord en andere elementen wellicht beter kan laten zien dan het geschreven woord.
Film, als visueel medium, kan geen exacte kopie maken van de geschiedenis, waardoor het dus
meer een richting aangeeft of aanwijst naar gebeurtenissen uit het verleden. Film krijgt van
Rosenstone dus een andere rol toegedicht. White pleit voor verschillende geschiedenissen naast
elkaar. Hij geeft aan dat de boodschap niet verandert, maar dat ieder ander medium een nieuwe
grammatica vereist en dus een nieuwe manier van interpreteren. De aanwezigheid van mythen is
belangrijk in deze context. De mythen in de visuele geschiedenis kunnen ervoor zorgen dat de
betekenis wordt toegekend en dat de boodschap binnen ieder medium en binnen iedere
geschiedenis ook overkomt. Mythen zijn de culturele illusies waarin personage zo worden
gerepresenteerd dat de heersende ideologie zichzelf hierin terugvindt. Sobchack gaat voorbij aan
de welles-nietes discussie of film wel of niet een correct medium is. Zij gaat uit van de intelligentie
van de kijker. Doordat de kijker zoveel verschillende representaties ziet in de verschillende media
maakt de kijker zich volgens Sobchack niet druk om eventuele (mis)representaties.

Edgerton zoekt de verschillende vormen van geschiedenis aan de hand van een ander
criterium: niet het medium, maar een sociaal geschetst kader is van belang. Hij ziet de populaire en
professionele geschiedenis. Laatste kan worden vergeleken met de ‘officiéle’ geschreven
geschiedenis die Rosenstone constateerde, de populaire geschiedenis is kan worden vergeleken met
de visuele geschiedenis. Edgerton stelt dat de visuele geschiedenis binnen het raamwerk valt van de
populaire geschiedenis, in plaats van naast elkaar, zoals White dit ziet.

Aries stelt dat het niet de macht van de historici in het heden is om de beelden uit het
verleden te kunnen vormen, maar de manier waarop het verleden de kracht heeft om de historici in
het heden te inspireren. Historici kunnen volgens Aries nog zo graag iets willen aangeven of
vergeten als juist onderdeel van de geschiedenis, het collectief geheugen zal er zorg voor dragen
dat de herinnering onder de mensen blijft leven. Geschiedenis en geheugen moeten dus niet apart
worden gezien, maar als een continue uitwisseling.

Historische representatie als het collectief geheugen staan dus allebei tegenover de
‘officiéle’ geschiedenis. Zowel historische representatie als het collectief geheugen vinden plaats in
het heden. Belangrijker dan dat is de constatering dat ook de historische representatie dus
meerdere waarheden aanhangt. Er is dus, net zoals bij het collectief geheugen, geen eenduidige
werkelijkheid; die bestaat niet. Historische representaties tonen een beeld van de geschiedenis dat
per medium kan veranderen, maar dat binnen het cultureel geheugen past. Men moet alleen in de
verschillende vormen de zogenaamde grammatica aanpassen. De nadruk heeft in het vorige
hoofdstuk gelegen op de manier waarop we een collectief geheugen vormen binnen de hedendaagse
samenleving waarin we beelden van zoveel verschillende kanten tegelijk krijgen. Sobchack heeft

wat dit betreft een belangrijk punt: men raakt zo gewend aan de vele representaties dat het

114



minder belangrijk lijkt, en wellicht ook eenvoudiger te filteren is, wanneer één van deze
representaties niet juist is. Dat historische representatie een bijdrage kan leveren aan de vorming
van een collectief geheugen is in de eerste twee hoofdstukken van dit onderzoek duidelijk

geworden.

Het derde hoofdstuk behandelde de specifiekere kenmerken van de historische film. Als eerste heb
ik de zes kenmerken van Rosenstone aan de orde laten komen. Deze kenmerken leggen een basis
waaraan historische film moet voldoen. Voorbeelden hiervan zijn aanwezigheid van een individu,
eenvoudig en gesloten verhaal, de uitstraling van het verleden, een gedramatiseerde geschiedenis
de het tonen van de geschiedenis als proces. Alle punten zijn van belang voor mijn onderzoek.
Naast deze zes kenmerken komt Rosenstone met inventions, verzinsels. Deze verzinsels
onderscheiden de film van het geschreven woord. ledere historische film is doorspekt met deze
verzinsels. Ze dienen ter verduidelijking van een bepaalde periode of om een verhaal makkelijker
door te laten lopen. De verzinsels zorgen er voor dat een verhaal overzichtelijk blijft en houdt de
vaart in de film. Een film kan dan namelijk samenvatten, generaliseren en symboliseren in enkele
beelden.

Deze inventions kunnen bestaan uit kleine details. Caughie stelt dat juist de aanwezigheid
van details ervoor zorgt voor het plezier bij de kijker. Niet het narratief, maar de mogelijkheid tot
observatie van het dagelijks bestaan is het aantrekkingspunt. Het probleem is dat het detail uit het
heden komt, en de kijker hiermee de kans ontneemt om de geschiedenis echt te ervaren. Details
geven meer een bepaald gevoel: nostalgie. De angst bestaat dat de objectiviteit ten opzichte van
het beeld verdwijnt wanneer nostalgie boven komt drijven. Ook Davis onderzoekt het gevoel van
nostalgie. Hij geeft aan dat het een verlangen vormt naar een duidelijk en veilig afgerond verleden.
Het heden wordt altijd afgemeten aan het verleden en verliest de strijd. Het collectief ervaren van
nostalgie is volgens Davis ook mogelijk. In overeenkomst met het collectief geheugen van Halbwachs
is het ook binnen deze collectieve nostalgie mogelijk om een individuele invalshoek te hebben. Dit
collectief gevoel kan zelf van één generatie worden overgedragen naar een volgende generatie, en
deze constatering is natuurlijk van belang voor dit onderzoek. Het blijkt dat de nostalgische
gevoelens van de eerste generatie zorgen voor een geromantiseerd beeld bij de tweede generatie.
Dit zou een verklaring kunnen zijn voor de grote verschillen tussen de manier van interpreteren van
de Indische geschiedenis tussen de Indische bevolking en de Nederlandse bevolking na het zien van
de film GORDEL VAN SMARAGD.

Er zijn een aantal elementen die ene belangrijke rol spelen bij de manier waarop het
collectief geheugen wordt aangeraakt in de film Gordel van Smaragd. Het eerste element is de
history from below. Een alledaagse geschiedenis van simpele personages. Hun leven wordt
beinvloedt door de grote, politieke geschiedenis. Hoewel zij niet direct te maken hebben met de
loop van de geschiedenis, toont de film juist hun pogingen om op een dagelijkse basis om te gaan
met de gevolgen van een continu veranderende omgeving. In het hoofdstuk heb ik de stelling

geproblematiseerd, om te onderzoeken of dit element kan worden toegepast op de film. Een ander

115



element is het gevoel van thuisloosheid, het willen behoren tot een bepaalde groep dat Morley en
Robins aanhalen. Zij tonen een verschil tussen het nationalisme en het regionalisme.

Een nationalistisch gevoel, waarbij men zich eenvoudig kan voegen, is duidelijk groter van opzet
dan het regionalisme. Het regionalisme straalt wat kneuterigheid uit: eigen tradities, dialecten en
culturen vormen de basis voor de regionale indeling. Ook dit element is voor mijn onderzoek van
belang. Nederlands-Indié is door Nederland lange tijd gezien als niets meer dan een regio, en
wanneer deze interpretatie doorgevoerd zou worden in de film kan dit tot conflicten leiden. De
Indische gemeenschap ziet Indonesié als apart land en wil ook als volwaardig worden aangemerkt.

Vervolgens heb ik gebruik gemaakt van een artikel van De Leeuw, waarin drie benaderingen
worden aangehaald waarop geschiedenis in historisch drama aan de orde is gebracht. Zij
onderscheidt geschiedenis als proces, geschiedenis als onderwerp en geschiedenis als decor. De drie
benaderingen worden in het hoofdstuk toegelicht. Geschiedenis als proces toont vooral een
verandering waaraan de personages onderhevig zijn, geschiedenis als onderwerp gebruikt de
personages ter verduidelijking van de geschiedenis en geschiedenis als decor vertelt een verhaal van
een individu tegen een vage achtergrond van de geschiedenis. Het onderscheid tussen de
verschillende vormen is een belangrijk punt voor mijn onderzoek.

Het blijkt dat de situatie in het heden een belangrijke maatstaf is voor het soort verhalen
dat wordt verteld over het verleden. Het heden kleurt dus de verhalen die worden verteld over het
verleden. De beelden die vanuit de heersende ideologie worden getoond worden dan ook als
natuurlijk ontvangen. Men heeft als kijker pas het idee dat er een afwijkende ideologie naar voren

wordt gebracht wanneer de kijker voelt dat hij naar beelden kijkt die voor hem vreemd zijn.

Hoofdstuk vier besloeg de feitelijke analyse van de film Gordel van Smaragd. De in kroniekvorm
gegoten film beslaat een periode van tien jaar, waarin de kijker een liefdesverhaal volgt tussen de
Nederlander Theo Staats en het Indo meisje Ems. Een huwelijk dat uiteindelijk strand wanneer Theo
besluit terug te keren naar Nederland en Ems in Indonesié blijft.

Na een samenvatting van de film heb ik allereerst de zes kenmerken van Rosenstone
toegepast op Gordel van Smaragd. Alle zes kenmerken kunnen worden toegepast, maar sommigen
nemen een belangrijker plaats in dan anderen. Vervolgens waren twee dramaturgische kanten van
de film van belang. Allereerst de inhoud van de film. Binnen de vorm heb ik gekeken naar
verschillende zaken, zoals de verbeelding van de geschiedenis als proces, de benadering van De
Leeuw die op deze film het meest van toepassing is. De film toont immers een periode waarin zowel
de geschiedenis verandert als de levens van de personages binnen de film. Een tweede belangrijk
kenmerk is de aanwezigheid van documentairebeelden. Deze zorgen voor een waarheidsclaim
binnen de film. Ook de fictieve gedeelten vallen onder deze waarheidsclaim. De
documentairebeelden aan het begin van ieder jaar dat in de film verstrijkt vertellen wat er in de
geschiedenis gebeurt. Deze fictieve beelden die hierna komen, volgen de personages in hun
pogingen om met de geschiedenis om te kunnen gaan. Ook licht ik in de analyse de verschillende
personages toe. Theo: de Nederlander die als nieuweling aankomt en een leven probeert op te

bouwen. Ems, die als meisje werd gered uit de kampong en zich vastklampt aan de zekerheid van

116



een oudere man. Verder de andere personages, twee aan Nederlandse kant (Herman en Oom) en
twee aan Indische kant (Boon en Suti). Ik analyseer de onderlinge verhoudingen en de manier
waarop zij in de film tot hun recht komen. Het laatste onderdeel van de inhoud is het onderscheid
tussen de regionale en de nationale identiteit. In de analyse komt naar voren welke filmische
middelen in de inhoud worden ingezet om het onderscheid duidelijk te maken tussen deze twee
vormen van identiteit.

Naast de inhoud is ook de vorm van belang. Ook hier komt het onderscheid tussen feit en
fictie aan bod. Duidelijk wordt dat er door het gebruik van deze beelden een zekere mate van
vervreemding optreedt tijdens de film. Kijkers moeten na deze onderbreking weer opnieuw het
verhaal oppikken. Ook de inventions (verzinsels) en details spelen een rol in de film. Binnen het
onderwerp van de mise-en-scene zijn zaken aan de orde gekomen als licht, decor en geluid. Het
beeld in de film dus. Tenslotte heb ik in de analyse aandacht besteed aan een probleemstelling die
ik eerder in de scriptie heb opgeworpen (voldoet GORDEL VAN SMARAGD aan het predikaat history from

below?) en aan de vraag of de geschiedenis het individu kleurt of andersom.

Hoofdstuk vijf is in beslag genomen door de analyse van de recensies van de film. lk heb gebruik
gemaakt van negen recensies, die ik heb geanalyseerd op een aantal punten. Er zijn felle reacties
gekomen naar aanleiding van de promotie van de film. Deze reacties heb ik gegroepeerd. De meeste
reacties kwamen op verschillende elementen uit de film: de veronderstelde ‘waarheidsclaim’ naar
aanleiding van de aanwezigheid van de documentairebeelden, de manier waarop zowel Ems als de
Indische bevolking in beeld wordt gebracht (of juist het gebrek hieraan) en de mythen die in de film

worden opgeworpen, waarmee de Indische bevolking het absoluut niet eens is.
6.3 Bevindingen

In de bovenstaande samenvatting van deze scriptie heb ik mijn manier van werken laten zien. En
voortvloeiend hieruit, de gedachtegang tijdens dit onderzoek. In deze paragraaf wil ik een aan de
hand van de analyse en de antwoorden die ik in de laatste twee hoofdstukken heb gevonden, de
theorieén aan elkaar koppelen en een uiteindelijk antwoord geven op mijn vraagstelling.
Historische representatie is de afgelopen jaren een steeds belangrijker onderwerp geworden
binnen de vorming van het collectief geheugen. Niet zo vreemd, als we nagaan dat steeds meer
kennis niet langer uit de geschiedenisboeken komt, maar uit historische films. De films zijn
eenvoudig toegankelijke en worden snel door de kijker als ‘waar’ aangenomen. Net zoals de
geschreven geschiedenis door historici als de enige waarheid wordt aangenomen. De drie elementen
(het collectief geheugen, de historische representatie en de geschiedenis) zijn dus heel nauw met
elkaar verbonden, zo is uit eerdere hoofdstukken gebleken. En zoals eerder is aangegeven, gaan het
collectief geheugen en de historische representatie uit van meerdere interpretaties. Dit houdt in
dat ze geen vastomlijnde grenzen hebben vastgesteld. Hierdoor veranderen de verhoudingen tussen

de drie elementen ook continu.

117



6.3.1 Bijdrage aan het collectief geheugen

De eerste vraag heeft betrekking op de bijdrage die historisch drama kan leveren aan de vorming
van een collectief geheugen. Bij aanvang van deze scriptie ben ik ervan uitgegaan dat historisch
drama inderdaad een mogelijkheid heeft om een bijdrage te kunnen leveren. In de scriptie ben ik
erachter gekomen dat het collectief geheugen een principe is dat altijd in beweging is, en dus nooit
een vaststaande definitie is. Het is dus niet zo statisch als ik had verwacht. De grenzen van het
collectief geheugen zijn misschien ook moeilijker vast te stellen. Juist ook van belang is de
conclusie dat de huidige media een steeds groter aandeel krijgt van dit collectief geheugen. Een
steeds groter deel van de herinneringen die we opdoen zal gebeuren via de media, aldus Landsberg
en Hoskins. Belangrijk is dan ook dat in de huidige maatschappij, waarin de veelvuldig aanwezige
media zorgen voor een continue aanvoer van beelden, het niet mogelijk is voor een bepaalde
bevolkingsgroep om zich een gebeurtenis of geschiedenis toe te eigenen. Omdat de beelden voor
iedereen toegankelijk zijn, wordt de herinnering gedeeld met mensen van een ander geloof, ander
ras of andere afkomst. Bij de film GORDEL VAN SMARAGD gaat het om een verhaal tussen twee mensen
uit verschillende bevolkingsgroepen. De Nederlandse bevolkingsgroep heeft als overheerser een
weinig florissant aandeel gehad in de geschiedenis van de Indische bevolking, die zichzelf als
slachtoffer zien. De Indische bevolking heeft door de afgelopen decennia heen zich een
geschiedenis toebedeeld ‘hoe het was’ in Nederlands-Indi€. Er is dus een collectief geheugen
gevormd, waarbinnen de nostalgische gevoelens een grote rol spelen. Men heeft weliswaar gekozen
om na 1949 naar Nederland te emigreren, maar heeft een moederland achter moeten laten en heeft
weinig anders meer dan herinneringen aan vroeger. Herinneringen die door de tijd heen verfraaid
zijn. In de eerste twee hoofdstukken heb ik laten zien dat een historische film een groot deel
uitmaakt bij de vorming van een collectief geheugen. Tijdens de film, bij het zien van de beelden,
het luisteren van de muziek en het horen van de taal komen er nostalgische gevoelens boven. Een
collectief geheugen met betrekking tot deze periode bestond dus al voor aanvang van deze film
onder de Indische bevolking. Gezien de felle reacties wil ik hier een aantal opmerkingen bij
plaatsen.

Juist het feit dat er zulke felle reacties komen op zo’n film bevestigt dat er dus een
voorafgaand beeld is over Nederlands-Indié waaraan de film duidelijk niet aan voldoet. Bij aanvang
van de scriptie had ik het idee dat dit wellicht te maken had met de ontkrachting van het collectief
geheugen. Wat er gebeurt na de film is dat men een ander beeld heeft gezien dan men voor ogen
had. Er wordt dus een draai gegeven aan het bestaande collectieve geheugen. Zoals ik eerder heb
aangegeven is het collectief geheugen, in tegenstelling tot de ‘officiéle’ geschiedenis, altijd in
beweging. GORDEL VAN SMARAGD zorgt ervoor dat het collectief weer in beweging wordt gezet. Het is
dus naar mijn mening niet het geval dat Gordel van Smaragd het collectief geheugen ontkent, maar
dat het een bijdrage levert aan de groei en continue verandering van dit collectief geheugen.

Een belangrijk punt uit de recensies heb ik hier boven aangestipt: de mogelijkheid van
verschillende bevolkingsgroepen om zich een bepaalde geschiedenis te herinneren. Een groot
verwijt van de Indische gemeenschap na afloop van de film is het feit dat een Nederlandse maker

doet alsof hij weet hoe het vroeger in Indié was. Terwijl hij geen lid is van de bevolkingsgroep die

118



zich de herinneringen toe eigent. Een Nederlander die een Indische geschiedenis vertelt levert bij
voorbaat al een ongemakkelijke situatie op, zeker wanneer de Nederlander zit met een schuldvraag
die hij in de film aan de orde moet laten komen. Dit is een punt met betrekking tot het collectief
geheugen dat van belang is. Het is een film van maker Orlow Seunke. Hij heeft andere collectieve
geheugens dat de Indische bevolking. Film is altijd een creatieve en vooral subjectieve uiting van
een maker. Seunke geeft ons als kijker dus hier zijn collectief geheugen op film. Zijn collectief
geheugen wordt dus getoetst aan dat van de Indische bevolking en aan dat van de Nederlandse
bevolking, allemaal kijkers van de film. Vanuit Nederlandse hoek is er weliswaar kritiek gekomen op
de film, maar kritiek is er altijd en op iedereen. Is het misschien zo dat de witte, mannelijke
recensent zich meer kan identificeren met het collectief geheugen van de maker en daarom geen
grote problemen ziet in de film? De Indische recensies komen daarnaast ook nog van vrouwen. De
positie van de vrouwelijke Indische bevolking is totaal anders dan dat van de blanke, Nederlandse
recensent. De collectieve geheugens verschillen blijkbaar dusdanig dat de Indische recensenten een
heel andere film hebben gezien dan hun blanke, Nederlandse collegae. Beide collectieve geheugens

worden door deze film dus bijgesteld.

6.3.2 Dramaturgische kenmerken

Dat film een bijdrage levert aan de vorming van een collectief geheugen is duidelijk. Het tweede
deel van mijn vraagstelling wil ik hier aan de orde laten komen. De vraag is op welke manier dit
collectief geheugen van de (tweede generatie in de) Indische gemeenschap wordt aangesproken
door de dramaturgische kenmerken uit de film GORDEL VAN SMARAGD. Om deze vraag te kunnen
beantwoorden maak ik gebruik van de analyse uit hoofdstuk vier en de reacties op de film uit
hoofdstuk vijf. Ik heb al aangegeven dat de tweede generatie fel heeft uitgehaald naar de film. Dit
hebben ze vooral gedaan aan de hand van een aantal dramaturgische kenmerken uit de film.
Voorafgaand aan dit onderzoek ben ik ervan uitgegaan dat vooral het filmische deel van de
dramaturgie, de mise-en-scéne, van invloed zou zijn op de vorming van het collectief geheugen en
dus ook verantwoordelijk voor de felle reacties. Tijdens de analyse van de film ben ik erachter
gekomen dat vooral de inhoud een grote impact heeft gehad op het soort reacties. Hierbij probeer
ik de mise-en-scene niet te verdrukken, ik had vooraf niet het idee dat de vertelstructuur en inhoud
van de film feitelijk de grootste reden tot ergernis zouden geven.

Eén van de grootste kritiekpunten van de film is de claim van waarheid. De gronden voor
deze claim liggen in het vooraf aanwezige collectief geheugen en de aanwezigheid van nostalgie.
Jameson heeft aangegeven dat de gevoelens van nostalgie ervoor zorgen dat we als kijker de
objectiviteit uit het oog verliezen. Naar mijn idee heeft hij daar gelijk in. Nostalgie zorgt ervoor dat
we als kijker een beperkte blik hebben. We willen op dat moment namelijk niet alles zien, maar
alleen de dingen zoals wij ons die herinneren. De claim van waarheid binnen de film ligt verborgen
in de aanwezigheid van de documentairebeelden. Deze beelden, al beslaan ze in totaal slechts tien
minuten van de ruim twee uur, hebben zo’n duidelijke invloed op het fictieve verhaal dat de
Indische bevolking de rest van de film bijna niet apart kan bekijken. Het ideaalbeeld wordt in de

film al onderuit gehaald. Ik denk dat, wanneer de film geen documentairebeelden had gehad, het

119



fictieve gedeelte een eerlijker kans had gekregen van de recensenten. Nu is het zo dat de fictieve
beelden niet het ‘juiste’ verhaal vertellen, maar dit is niet eens het allergrootste probleem. Het
gaat erom dat de aanwezigheid van de zwart-wit beelden ervoor zorgt dat film en filmmaker
pretenderen het juiste verhaal te vertellen.

Belangrijk binnen dit aspect ook om op te merken is de aanwezigheid van de voice-overs.
Deze zijn uitgebreid besproken in de verschillende hoofdstukken, maar in het licht van het
collectief geheugen het volgende: de voice-overs van Theo en Ems vertellen hun verhaal achteraf.
Zij geven de kijker dus niet meer dan hun eigen herinneringen aan een periode waar ze zich nu niet
meer in bevinden. Feitelijk krijgen we als kijker dus de collectieve geheugens van de twee
personages praktisch tegelijkertijd met de ontwikkelingen zoals ze zich voordoen. Ook binnen de
film worden dus twee verschillende collectieve geheugens opgevoerd als vertelwijze.

Een laatste punt dat in de recensies wordt aangehaald is de vorming van mythen. De
recensenten hebben het over de typisch Nederlandse mythen die in de film in stand worden
gehouden: de ‘altijd hete’ Indische vrouw. Een mythe die door de Nederlandse maker in stand
wordt gehouden. Ook een mythe die al lang niet meer zou bestaan. GORDEL VAN SMARAGD houdt dus
wel een mythe in stand, maar eentje die is blijven hangen in het koloniale verleden. De heersende
ideologie lijkt dus nog steeds vanuit het blanke Nederlandse kamp te komen.

Het grote probleem rond deze film is naar mijn idee dat de Indische bevolking een film wil
die aan de ene kant de schuldvraag beantwoord. Op deze manier kunnen zij zichzelf blijven zien als
de slachtoffers en is men niet verantwoordelijk voor het eigen handelen. Er is immers een
overheerser die de regels neerlegt waar de Indische bevolking zich aan moest confirmeren. Wanneer
de film vervolgens wordt gemaakt door een Nederlander die zich overduidelijk niet heeft
beziggehouden met de onderdanige rol waarin de Indische bevolking zich wil zien en een film maakt
waarin het Nederlandse verhaal de stuwende kracht is komen de kritieken van twee kanten. Ten
eerste kan een buitenstaander nooit een accuraat verhaal vertellen van hoe het vroeger geweest is.
Ten tweede is de onderdanige rol een mythe die tegelijkertijd bevestigd wordt, maar aan de andere
kant ook direct weer aanleiding geeft om in de slachtofferrol te blijven.

Een ander punt is dat de tweede generatie binnen de Indische bevolking binnen de film op
zoek lijkt naar hun roots. De film moet een antwoord verschaffen op de identiteitsvragen waar de
groep mee worstelt, zo blijkt uit de kritieken. Ze willen weten waar ze vandaan komen en waarom
hun voorouders de keuze hebben gemaakt om te blijven of naar Nederland te vertrekken. Voor deze
vraag zou een ‘Indische film’ het antwoord moeten kunnen geven. Deze vraagt grijpt terug naar de
theorie van Landsberg en die van Hoskins. Men heeft het medium film nodig om zich een verleden
toe te eigenen. Aan de hand van de film wil men een nieuwe dimensie toevoegen aan het collectief
verleden. Een dimensie waarin onbeantwoorde vragen worden beantwoord en de wortels van de
generatie duidelijk worden getoond. Schijnbaar heeft de generatie buiten de film om deze
antwoorden niet kunnen vinden. Hoewel de tweede generatie aangeeft op zoek te zijn naar een
authentieke film, en hoewel de groep ook kan aangeven dat de film van Seunke dit pertinent niet is,
is deze aanval op Seunke naar mijn idee niet terecht. Ik ben het met de Indische bevolking eens dat

de beloften die vooraf worden gemaakt over een echte Indische film niet worden ingelost. lk kan

120



ook best begrijpen dat dit een teleurstelling is. Zij willen echter een tegenstrijdigheid: ze willen
hun eigen, authentieke identiteit, maar willen die verkrijgen door zichzelf een tweedehands
identiteit aan te meten. De grens tussen het geheugen en de geschiedenis vervaagt hier. De echte
geschiedenis hebben zij als tweede generatie al niet meegemaakt, maar zij willen hun tweedehands
herinneringen aanvullen in feite aanvullen met een ander tweedehands beeld. Op deze manier
willen ze toch het idee krijgen dat ze ergens bij aanwezig zijn geweest. De Indische gemeenschap
wil ook niet zomaar een identiteit aannemen, ze wil de identiteit aannemen die ze zelf voor ogen
hebben. Feitelijk willen ze hun eigen dromen over het verleden bevestigd zien in GORDEL VAN
SMARAGD.

Wanneer de film van Seunke vervolgens niet voldoet aan deze wens, wordt hij aangevallen.
Ik vind dat de aanval op hem onterecht is. Zoals ik al heb aangegeven wordt de belofte van de film
niet waargemaakt, maar de zoektocht naar een Indische identiteit via een film van Nederlandse
bodem is onbegonnen werk. Het beeld dat Seunke schetst is kritischer en minder rooskleurig dan de
Indische bevolking had verwacht. Misschien kan ik beter zeggen: gehoopt. De enige oplossing die de
Indische gemeenschap daarna ziet is de film tot aan de grond toe afbranden en regisseur Seunke de
schuld geven van het feit dat zij zelf geen antwoorden hebben kunnen vinden op hun zoektocht naar
hun identiteit. Hier kom ik tot slot terug bij de redenering en de beeldspraak van Phillipe Aries.
Wanneer de geschiedenis gezien wordt als een horizon, betekent dit dat ieder verschillend
standpunt ervoor zorgt dat men de horizon op een andere manier ziet. Wellicht is het een oplossing
voor de Indische gemeenschap om te kijken of iemand met een Indische achtergrond een film kan
maken over dit onderwerp. Maar ik vraag me af of dit veel verschil zal uitmaken. De film zal
misschien minder hard worden afgemaakt, maar de Indische bevolking moet met één ding rekening
houden. De scheidslijn tussen historische representatie en het collectief geheugen is continu in
verandering. Een historisch drama is ook altijd een subjectieve uiting waarbij iemand zijn standpunt
ten opzichte van het collectief geheugen laat zien. De representaties van het verleden ontstaan uit
de herinneringen van een maker en uit de ideeén die dit verleden bij hem of haar oproepen. Een
bevolkingsgroep moet dus altijd rekening houden met het feit dat het wel degelijk mogelijk is om
verschillende invalshoeken te hebben op een bepaalde geschiedenis. Dat de verschillende
invalshoeken niet allemaal corresponderen met de manier waarop zij de geschiedenis graag zouden
willen zien is een probleem waar alleen zij zelf hun draai in moeten zoeken. Wanneer de
invalshoeken, de subjectieve geheugens van anderen niet genoeg handvatten bieden om de
geschiedenis op hun eigen manier te herinneren zit er niets anders op dan de slachtofferrol vaarwel
te zeggen en een eigen, actieve herinnering naar voren te brengen. Alleen op deze manier kan een

bevolkingsgroep een collectief geheugen vormen waar zij zelf achter staan.

121



6.4 Vanaf hier

Dit onderzoek is te plaatsen binnen de aandacht die er voor het collectief geheugen is geweest het
afgelopen decennium. Door de opkomst van nieuwe vormen van media is het traditioneel
‘herinneren’ onder hernieuwde druk komen te staan en wordt naarstig gezocht naar manieren om
‘de’ geschiedenis te conserveren. Vanuit de kant van de kijkers is de zoektocht anders
georiénteerd. Zoals Morley en Robins al aangaven is een ieder op zoek naar een thuis. Binnen de
huidige globalisatie lijkt iedereen op zoek naar zijn eigen identiteit en een groep om zich bij aan te
kunnen sluiten om zich op deze manier veilig te voelen.

Binnen dit onderzoek heb ik een verband gelegd tussen het collectief geheugen en
historische representatie en de manier waarop laatstgenoemde bijdraagt aan de vorming van een
collectief geheugen. Daarnaast heb ik een filmische analyse gebruikt om bovenstaand verband aan
de hand van een voorbeeld aan te kunnen tonen. Bewust heb ik gekozen voor een Nederlandse film,
om het onderzoek dicht bij huis te houden en te kunnen plaatsen binnen een Nederlandse context.
Tot mijn grote verbazing blijkt er echter niet veel geschreven binnen dit verband. Niet voor de
Nederlandse markt in ieder geval.

Verder onderzoek in deze richting dient zich naar mijn idee te richten op de aanwezigheid
van nieuwe mediavormen. Het internet is in de literatuur die ik voor deze scriptie heb gebruikt niet
of nauwelijks aan de orde gekomen. De discussie zoals die nu wordt gevoerd moet dan ook worden
aangepast. Hoe past de enorme groei van het internet binnen de vorming van een collectief
geheugen? Wordt het gemakkelijker om een collectief geheugen te vormen of zorgt de extreme
verdeeldheid van het internet en de enorme hoeveelheid aan informatie voor verbrokkeling en
wordt het lastiger om je aan te sluiten bij een groter collectief? Hoe zien de groepen eruit die een
collectief geheugen vormen?

Belangrijk is ook de vraag wat de plaats van film is binnen deze ontwikkeling. Wellicht
verandert er weinig, maar de mogelijkheid om film op de computer te kijken zorgt wellicht voor
een andere benadering van film.

Deze scriptie had als onderwerp een film ‘over Indi€’, maar gemaakt door een Nederlander.
Om dit onderzoek verder uit te kunnen breiden is het eigenlijk noodzakelijk om een Indische film
van een Indisch persoon te zien. Op dat moment kan wederom de receptie worden onderzocht. Aan
de hand van deze twee uitkomsten kan een vervolganalyse worden gemaakt naar eventuele
verschillen en overeenkomsten in de ondersteuning, vorming of groei van een collectief geheugen.

Al met al past mijn onderzoek binnen de recente theorieén van eind jaren 90 en begin deze
eeuw. Er kan, zoals hierboven is aangegeven, nog ontzettend veel onderzoek worden verricht naar
de relatie tussen het collectief geheugen en historische representatie. Zeker binnen de Nederlandse
markt zijn de onderzoeken dun gezaaid. Ik ga ervan uit dat de interesse in het collectief geheugen
ervoor zal zorgen dat er in de nabije toekomst meer onderzoek naar dit onderwerp zal worden
gedaan. In deze context, maar ook in het licht van verschillende nieuwe ontwikkelingen op het

gebied van media.

122



Literatuurlijst

Boeken

e Bennett, T, Popular Television and Film, London, 1981

e Bordwell, David & Thompson, Kristin, Film Art, an Introduction, McGraw-Hill Companies,
Wisconsin, 5¢ druk, 1997

* Burton, Graeme, Talking Television. An Introduction to the Study of Television, Arnold;
Hodder Headline Group, Londen, 2000

* Caughie, John, Television Drama: Realism, Modernism and British Culture, Oxford
University Press, Oxford, 2000

* Davis, Fred, Yearning for Yesterday, a Sociology of Nostalgia, The Free Press New York,
New York, 1979

e Edgerton, G.R and Rollins, P. (eds.), Television Histories. Shaping Collective Memory in the
Media Age, University Press of Kentucky, Kentucky, 2001

* Halbwachs, Maurice, Het Collectief Geheugen, Leuven en Amersfoort, Acco, 1991 (eerste
druk 1950)

e Hall, Stuart, Representation, Cultural Representation and Signifying Practices, SAGE
Publications Ltd, Londen, 1997,

e Hutton, Patrick, History as an Art of Memory, University Press of New England, Londen,
1993

* Kaes, Anton, From Hitler to Heimat: the Return of History as Film, Harvard U.P.,
Cambridge, 1989

*  Murray, B. En Ch. Wickham (eds), Framing the Past. The Historiography of German Cinema
and Television, Illinois, 1992

e Landsberg, Alison, Prosthetic Memory. The transformation of american Remembrance in
the Age of Mass culture, Columbia University Press, New York, 2004

* LeMalhieu, D., ‘Imagined Contemporaries: cinematic and televised dramas about the
Edwardians in Great Britain and the United States, 1967-1985’, In: Historical Journal of
Film, Radio and Television, Vol.10, nr.3, 1990

* Morley, David & Robins, Kevin, ‘No Place like Heimat. Images of Home(land)’, In: Spaces of

Identity: Global Media, Electronic Landscapes, Cultural Boundaries, Routledge, London,
1995

* Rosenstone, Robert, Revisioning History: Film and the Construction of a New Past,
Princeton, New Jersey, 1995

* Rosenstone, Robert, Visions of the Past - the Challenge of Film to our Idea of History,
Cambridge, Massachusetts, 1995

e Strath, Bo, Myth and Memory in the Construction of Community; Historical Patterns in
Europe and Beyond, P.1.E. Peter Lang, Brussel, 2000

* Vos, Chris, Het verleden in bewegend beeld, De Haan, Houten, 1991

123



White, Hayden, Historiography and Historiophoty, In: American Historical Review,
vol.93,5,1988

Artikelen en internet

Hoskins, Andrew, ‘An Introduction to Media and Collective Memory’

http://www.swan.ac.uk/mediastudies/memory.doc p.1

Leeuw, Sonja de, ‘Omzien in wisselend perspectief. Geschiedenis in Nederlands

televisiedrama.’ In: Tijdschrift voor Mediageschiedenis, Het Spinhuis, Amsterdam, 1998
Sobchack, Vivian, The Instant Fringe: moving images and the palimpsest of historical
consciousness

Toplin, R.B., in: Falbe-Hansen, Rasmus, The Filmmaker as Historian,

http://imv.au.dk/publikationer/pov/Issue_16/section_1/artc12A.html

prof. dr. Wever, Bruno de, http://users.telenet.be/michel.vanhalme/films5.htm

http://www.geocities.com/indischfilmarchief/index2.htm

Primaire bronnen

Gordel van Smaragd, Seunke, Orlow, 1997, NPS

124



Recensies

e Auteur onbekend, www.beeldvorming.net

e Beerenkamp, Hans, Seunke geeft kolonisatie eindelijk een echte kroniek, In:

www.nrc.nl/W2/Archief/Film/Rec/Gordel_van_Smaragd.html

e Dumas, Rob, Is de kritiek op ‘Gordel van Smaragd’ fair?

www.blimbing.nl/archief/gordel.htm

e Duursma, Mark, Indié zoals het werkelijk was,

www.filmkrant.nl/av/org/filmkran/archief/fk182/seunke.html

* Graveland, Mariska, Film met een boodschap,
www.nrc.nl/W2/Nieuws/1999/12/04/Rtv/01.htm

e Niemoller, Joost, ‘Indo-vrouwen zijn prachtig’, www.groene.nl/1997/39/in_seunke.html

e Pattynama, Pamela, Innerlijk verscheurde speelfilm, In: De Pasarkrant, november 1997
* Scheldwacht, Ricci, Karaktermoord, In: HP/De Tijd, 3 oktober 1997
e Scheldwacht, Ricci, Orlow Seunke: “lk ben waanzinnig gekwetst door de Indische

gemeenschap.” In: Wintereditie van de Pasarkrant, december 1999

125



